

# آداب معاشرت

jabir.abbas@yahoo.com

تألیف  
گروہ نگارش

بسم اللہ تعالیٰ

## پیش لفظ

اسلامی علوم و معارف سے آشنائی کے سلسلے میں موجودہ نسل خصوصاً جوانوں کی بڑھتی ہوئی دلچسپی نیز تعلیم و تربیت کے فروغ کی غرض سے ایسی درسی کتابوں کی ترتیب و اشاعت کی ضرورت تھی جو کہ سلیس اور عام فہم زبان کے ساتھ ساتھ حقیقی اسلامی معارف پر مبنی طالب اپنے دامن میں رکھتی ہوں، اسی ضرورت کے پیش نظر درج ذیل موضوعات پر متوسط سطحون کے افراد کے لیے مذکورہ خصوصیات کی حامل معیاری کتابیں تیار کی گئی ہیں:

### ۱۔ تعلیم القرآن

احکام

اخلاق

عقلائد

### ۵۔ سیرت و تاریخ اسلام

امید ہے کہ یہ کتابیں اگرچہ اجمانی طور پر سہی موجودہ ضرورت کو پورا کرنے کے

سلسلے میں ثبت کردار ادا کریں گی۔

ناشر

جملہ حقوق بحق ناشر محفوظ ہیں۔

|               |                              |
|---------------|------------------------------|
| نام کتاب :    | آداب و عادات                 |
| مباہدہ نامہ : | نامہ ملک افغان               |
| مصحح :        | آکبر ابن سن                  |
| ناشر :        | اکبر حسین جیوبانی ٹرست کراپی |
| تعداد :       | ۵۰۰                          |
| طبع :         | اول                          |
| قیمت :        | ۵۰/-                         |

ملنے کا پتہ

## رحمت اللہ کی ابجنسی

کاغذی بازار بالمقابل بڑا امام بارگاہ میٹھا در کراپی ۷۳۰۰۰/-

فون نمبر: 2110803, 2431577

پہلا سبق

## حسن خلق

| صفحہ نمبر | مضمون                      | نمبر شمار |
|-----------|----------------------------|-----------|
| 6         | حسن خلق کے معنی            | 1         |
| 6         | معصومین کیا فرماتے ہیں؟    | 2         |
| 7         | اخلاق معصومین کے چند نمونے | 3         |
| 10        | نیک خلقی کے آثار و فوائد   | 4         |
| 10        | الف: دینی فوائد            |           |
| 11        | ب: اخروی فوائد             |           |
| 12        | بد خلقی                    | 5         |
| 13        | بد خلقی کا انجام           | 6         |

## فهرست عنوانوں

| صفحہ نمبر | موضوع                    | نمبر شمار |
|-----------|--------------------------|-----------|
| 5         | حسن خلق                  | 1         |
| 15        | نظم و ضبط                | 2         |
| 29        | بیج اور جھوٹ             | 3         |
| 39        | ثاروا گفتگو اور بد کلامی | 4         |
| 51        | غیبت اور تہمت            | 5         |
| 61        | اخوت اور اتحاد           | 6         |
| 73        | والدین کے حقوق           | 7         |
| 87        | تواش (انعامی)            | 8         |

آموزار شادات بیان فرمائے ہیں، اسی طرح دوست اور دشمن کے سامنے نیک اخلاق اور اعلیٰ رتبہ کے عملی نمونے بھی پیش کئے ہیں۔ ملاحظہ ہو:

۱۔ انس (پیغمبر اکرم ﷺ کا خادم) سے مروی ہے کہ: ”میں نے رسالت ماب ﷺ کی نوسال تک خدمت کی، لیکن اس طویل عرصے میں حضورؐ نے مجھے ایک بار بھی یہ نہیں فرمایا: ”تم نے ایسا کیوں کیا؟“ میرے کسی کام میں کبھی نقش نہیں نکلا، میں نے اس مدت میں آنحضرت ﷺ کی خوبصورت سے بڑھ کر اور کوئی خوبصورتیں سونگھی، ایک دن ایک بادیہ نشین (دیہاتی) آیا اور آنحضرت ﷺ کی عبا کو اتنی زور سے کھینچا کہ عبا کے شان آپؐ کی گردان پر ظاہر ہو گئے، اُس کا اصرار تھا کہ حضورؐ اکرمؐ سے کوئی چیز عطا فرمائیں، رسالت ماب ﷺ نے بڑی نرمی اور مہربانی سے دیکھا اور مسکراتے ہوئے فرمایا: ”اسے کوئی چیز دے دو۔“

چنانچہ خداوند عالم نے یہ آیت نازل فرمائی:

إِنَّكَ لَعَلَىٰ خُلُقٍ عَظِيمٍ . (سورہ قلم آیت ۲)

”بے شک آپؐ اخلاق کے عظیم درجہ پر فائز ہیں۔“

(مشتی الامال، ج ۱ ص ۳۱)

۲۔ حضرت امام زین العابدین علیہ السلام کے قریبی افراد میں سے ایک شخص آپؐ کے پاس آیا اور برا بھلا کہنے لگا، لیکن آپؐ خاموش رہے، جب وہ شخص چلا گیا تو امامؐ نے حاضرین کو مخاطب کر کے فرمایا:

”آپؐ لوگوں نے سن لیا کہ اس شخص نے کیا کہا ہے۔ اب میں چاہتا ہوں کہ آپؐ میرے ساتھ چلیں اور میرا جواب بھی سن لیں۔“

امام راستے میں اس آیت کی تلاوت فرماتے جا رہے تھے:  
 وَ الْكَاظِمِينَ الْغَيْظَ وَ الْعَافِينَ عَنِ النَّاسِ ۚ وَ اللَّهُ  
 يُحِبُّ الْمُحْسِنِينَ . (سورہ آل عمران۔ آیت ۱۳۲)

”جو لوگ غصے کو پی جاتے ہیں اور لوگوں کو معاف کر دیتے ہیں اور اللہ تعالیٰ نیک لوگوں کو دوست رکھتا ہے۔“  
 ساتھیوں نے سمجھ لیا کہ امامؐ آیتِ عفو کی تلاوت فرماتے جا رہے ہیں لہذا اُسے کوئی اکايف نہیں پہنچا سکیں گے۔ جب اُس کے گھر پہنچے تو امامؐ نے اُس کے خادم سے فرمایا: اپنے مالک سے کہہ دو کہ علی بن الحسین (زین العابدین علیہ السلام) تمہیں بلار ہے ہیں۔“

جب اس شخص نے سنا کہ امامؐ فوراً ہی اُس کے پاس آئے ہیں، اُس نے دل میں کہا کہ یقیناً حضرت مجھے میرے کئے کی سزا دیں گے اور اُس کا انتقام لیں گے۔ چنانچہ اُس نے خود مقابلے کے لئے تیار کر لیا۔ لیکن جب باہر آیا تو امامؐ نے فرمایا: ”میرے پیارے اتم نے ابھی کچھ دیر پہلے میرے متعلق کچھ باتیں کہی تھیں؟ اگر یہ باتیں میرے اندر ہیں تو خدا مجھے معاف کرے، اور اگر میں ان سے بری ہوں تو خدا تمہیں معاف کرے۔“

اس شخص نے جب یہ سن تو بہت شرمندہ ہوا۔ امامؐ کی پیشانی پر بوسہ دیا اور معافی مانگنے لگا اور عرض کی:

”میں نے جو کچھ کہا غلط کہا۔ بے شک آپؐ ایسی باتوں سے پاک ہیں۔ ہاں! میرے اندر یہ باتیں موجود ہیں۔“ (مشتی الامال، ج ۱ ص ۵، مطبوعہ انتشارات جاویدان)

”کتنے پست لوگ ایسے ہیں جنہیں ان کے نیک اخلاق نے بلند کر دیا ہے۔“  
(شرح غرالحکم، ج ۷ ص ۹۲)

5۔ کینہ پروری اور کدورتوں کو دور کرتا ہے۔

رسالتہاب ﷺ کا ارشاد ہے:

”خندہ پیشانی اور کشاوری کینوں کو دور کر دیتی ہے۔“

(تحف العقول، ص ۳۸)

ب۔ اخروی فوائد:

1۔ حسن خلق کے سبب قیامت کے دن حساب میں آسانی ہوگی۔

حضرت امیر المؤمنین علی علیہ السلام فرماتے ہیں:

”صلہ رحمی کرو کہ یہ تمہاری عمر کو بڑھائے گا، اپنے اخلاق کو نیک بناؤ کہ خدا تمہارا حساب آسان کرے گا۔“

(بخار الانوار، ج ۶۸، ص ۳۸۳)

2۔ بہشت میں جانے کا موجب بنتا ہے۔

حضرت رسول خدا ﷺ فرماتے ہیں:

”میری امت، بشرت تقویٰ اور نیک اخلاق کی وجہ سے بہشت میں جائے گی۔“  
(متدرک الوسائل، ج ۲ ص ۸۲)

3۔ بلند درجات کا سبب قرار پاتا ہے۔

چنانچہ پغمبر ﷺ کا ارشاد ہے:

”اس میں شک ہی نہیں کہ نیک اخلاق کی وجہ سے بندہ آخرت

۴۔ نیک خلق کے آثار و فوائد

الف۔ دنیوی فوائد:

1۔ دوستانہ تعلقات مضبوط ہوتے ہیں،۔

چنانچہ حضرت رسول خدا ﷺ فرماتے ہیں:

**حُسْنُ الْخُلُقِ يُثْبَتُ الْمَوَدَّةُ**

”اخلاق حسنہ، دوستی اور محبت کو مستحکم کرتے ہیں۔“ (تحف العقول، ص ۳۸)

2۔ اس سے زمینیں آباد اور عمریں طولانی ہوتی ہیں۔

چنانچہ حضرت امام جعفر صادق علیہ السلام فرماتے ہیں:

”نیکی اور اچھے اخلاق سے زمینیں آباد اور عمریں طولانی ہوتی ہیں،۔“

(اصول کافی، ج ۳، ص ۱۵)

3۔ رزق و روزی میں برکت ہوتی ہے۔

امام ”فساق“ فرماتے ہیں:

**حُسْنُ الْخُلُقِ مِنَ الدِّينِ وَ هُوَ يُزَيِّنُ فِي الرِّزْقِ**

”حسن خلق دین کا بزرگ اور روزی میں انساف کا سبب ہے۔“

(تحف العقول، ص ۳۲۱)

4۔ عزت اور بزرگی کا موجب بنتا ہے۔

بعیسا کہ حضرت امیر المؤمنین علی علیہ السلام فرماتے ہیں:

**أَعْزَزُ الْمُؤْمِنِ رَفِيعُهُ حُسْنُ خُلُقِهِ**

**الْخُلُقُ الْمَذْمُومُ مِنْ شِمَارِ الْجَهَلِ .**  
”بدخلقی جہالت کا شرہ ہے۔“

## ۶۔ بد اخلاقی کا انجام:

بد اخلاقی کا انجام بہت برا ہوتا ہے۔ نمونے کے طور پر ملاحظہ فرمائیں:

۱۔..... انسان کو خدا کے قرب سے دور کر دیتی ہے۔

جیسا کہ امام محمد باقر علیہ السلام کا ارشاد ہے:

عبوس الوجه وسوء البشر مکسبہ للمقت وبعد من الله۔

”وَتَرَشَ رُؤْيَ اور بد خلقی کا خدا کی نارِ ضگی اور اُس سے دوری کے اسباب میں شمار ہوتا ہے۔“ (تحف العقول، ص ۲۷)

۲۔..... بد اخلاقی انسان کی روح کو دکھل پہنچاتی ہے۔

جیسا کہ حضرت امام جعفر صادق علیہ السلام فرماتے ہیں:

من ساء خلقه عذب نفسه۔

”جو شخص بد اخلاق ہوتا ہے وہ خود ہی کو عذاب میں بنتا رکھتا ہے۔“ (بحار الانوار، ج ۷، ص ۲۲۶)

۳۔..... نیک اعمال کو تباہ و بر باد کر دیتی ہے۔

رسول خدا علیہ السلام فرماتے ہیں:

الْخُلُقُ الْيُسُئِ يفسد العمل كما يفسد الخل العسل۔

”بد اخلاقی، انسان کے اعمال کو ایسے ہی تباہ کر دیتی ہے جس طرح سر کہ شہد کو تباہ کر دیتا ہے۔“ (میزان الحکمت، ج ۳، ص ۱۵۲)

کے بلند درجات اور اعلیٰ مراتب تک جا پہنچتا ہے، نیک اخلاق عبادات (کے ثواب) کو دو گناہ کر دیتے ہیں۔

(أصول کافی، ج ۳، ص ۱۵۷)

## ۵۔ بد خلقی:

بد خلقی، حسن خلق کی ضد ہے، جس قدر حسن خلق لا ات تحسین اور قابل ستائش ہے، بد خلقی اسی قدر قابل نہیں اور منفور ہے۔

اسلام نے جہاں اخلاق حسنہ کی بے حد تعریف کی ہے وہاں بد خلقی کو منفور قرار دیا ہے۔

رسول اکرم علیہ السلام فرماتے ہیں:

خَصَّلَتَانِ لَا تَجْتَمِعَانِ فِي مُسْلِمٍ، الْبُخْلُ وَسُوءُ الْخُلُقِ .

”کسی مسلمان میں بخل اور بد اخلاقی جمع نہیں ہو سکتی۔“

(میزان الحکمت، ج ۳، ص ۱۵۳)

حضرت علی علیہ السلام اس بڑی خصلت کو ذلت اور پستی کی علامت قرار دیتے ہوئے فرماتے ہیں:

مِنَ اللَّوِمِ سُوءُ الْخُلُقِ .

”بد اخلاقی ایک لعنت و پستی ہے۔“

(شرح غر ر الحکم، ج ۷، ص ۹۵)

۱۰۔ سری بارے جہالت اور نادانی کا نتیجہ قرار دیتے ہوئے فرماتے ہیں:

4۔ توبہ کے قبول ہونے میں رکاوٹ بنتی ہے۔

جیسا کہ آنحضرت ﷺ کا ارشاد ہے:

”خداوند عالم بد اخلاق شخص کی توبہ کو قبول نہیں کرتا۔“

لوگوں نے پوچھا:

”یار رسول اللہ ﷺ! ایسا کیوں ہے؟“

آپ نے فرمایا:

”اس لئے کہ جب انسان کسی گناہ سے توبہ کرتا ہے، تو پھر اس سے بڑے گناہ کا مرتبہ ہو جاتا ہے۔“

(بحار الانوار، ج ۳، ص ۲۹۹)

5۔ رزق کو کم کر دیتی ہے۔

امیر المؤمنین علیہ السلام فرماتے ہیں:

من ساء خلقه ضاق رزقه۔

”بد اخلاقی روزی کو کم کر دیتی ہے۔“

(میزان الحکمت، ج ۳، ص ۱۵۵)

6۔ انسان کو جہنمی بنادیتی ہے۔

جیسا کہ رسول ﷺ کی خدمت میں عرض کیا گیا کہ فلاں شخص دن کو روزہ رکھتا ہے، اور رات کو عبادات میں گزار دیتا ہے، لیکن بد اخلاق ہے، اور ہمسایوں کو مستانتا ہے۔

تو آنحضرت ﷺ نے فرمایا:

”اُس شخص میں کوئی اچھائی نہیں، وہ جہنمی ہے۔“

(میزان الحکمت، ج ۳، ص ۱۵۲)

## دوسرा اور تیسرا سبق

### نظم و ضبط

| صفحہ نمبر | مضمون                                                 |    |
|-----------|-------------------------------------------------------|----|
| 16        | اسلام میں نظم و ضبط کی اہمیت                          | ۱۶ |
| 17        | نجی زندگی میں اُس کی اہمیت                            | ۱۷ |
| 17        | الف: ..... صفائی                                      |    |
| 18        | ب: ..... سترہائی                                      |    |
| 20        | اجتماعی زندگی میں اُس کی اہمیت                        | ۲  |
| 21        | عہدو پیمان میں اُس کی اہمیت                           | ۲  |
| 23        | عبادات میں اُس کی اہمیت                               | ۵  |
| 25        | اخراجات میں اُس کی اہمیت                              | ۶  |
| 26        | جنگ اور عسکری امور میں اُس کی اہمیت                   | ۷  |
| 27.       | محاذ جنگ پر عسکری نظم و ضبط کی پابندی نہایت ضروری ہے۔ | ۸  |

## ۲۔ میں زندگی میں اس کی اہمیت:

تھی اور فردی زندگی میں نظم و ضبط کی اہمیت کسی مسلمان کی فردی زندگی میں نظم و ضبط کا تعلق بہت و صفائی، لباس کی وضع و قطع، سر اور چہروں کی اصلاح، بالوں کو سنوارنا اور وال، غیرہ کرنے سے ہوتا ہے۔  
انتصار کے ساتھ ہم ان امور سے متعلق گفتگو کریں گے۔

### الف۔ صفائی:

لباس، بدن اور زندگی کے دوسرے امور کی پاکیزگی اور صفائی کے بارے میں  
اسلام نے بہت زور دیا ہے، چنانچہ رسالتِ آب مطہر علیہ السلام کا ارشاد ہے:  
”خداوند عالم پاک و پاکیزہ ہے اور وہ پاکیزگی، طہارت اور  
صفائی کو دوست رکھتا ہے۔“ (میزان الحکمت، ج ۱۰، ص ۹۲)

دوسری جگہ فرمایاں

”جہاں تک ہو سکے اور جیسے بھی بن پڑے، پاک و پاکیزہ رہو،  
کیونکہ اللہ تعالیٰ نے اسلام کی بنیاد صفائی پر رکھی ہے، اور بہشت میں  
سوائے صاف سترھنچے شخص کے کوئی اور نہیں جا سکے گا۔“

(میزان الحکمت، ج ۱۰، ص ۹۲)

امام رضا علیہ السلام افرماتے ہیں:

”پاکیزگی کا شمار انبواء کے اخلاق میں ہوتا ہے۔“

(بخار الانوار، ج ۷، ص ۳۳۵)

## نظم و ضبط

خدا نے ہر ایک چیز کو نظم کی بنیاد پر خلق فرمایا ہے، اس بھری کائنات میں چیز کا اپنا ایک مقام ہے اور اس کی ایک مخصوص ذمہ داری ہے۔  
جہاں چوں خدو خال و چشم و ابروست  
کہ ہر چیزی بہ جانی خویش نیکو سست  
یعنی یہ کائنات خدو خال اور چشم و ابرو کی مانند ہے، جس کی ہر ایک چیز اپنی  
نہایت ہی مناسب اور موزوں ہے۔

### ۱۔ اسلام میں نظم و ضبط کی اہمیت:

خدا نے عالم قادر نے اپنی پوری کائنات میں اس مخیر العقول نظم کو جاری و  
فرمایا ہے اور وہ اس بات کو پسند کرتا ہے کہ بنی نوع انسان بھی اپنی صحی اور اجتماعی زندگی  
نظم و ضبط پیدا کریں۔ جو اس نے آسمانی مذاہب کے ذریعے خصوصاً دین اسلام کے فی  
بیان فرمائی ہے، اور اس کی پابندی کا حکم دیا ہے۔

ہم یہاں نظم و ضبط سے متعلق کچھ اسلامی احکام بیان کرتے ہیں، امید  
قارئین احکامِ الہی کو پیش نظر رکھ کر اپنی زندگی کو پوری طرح سنوارنے کی کوشش کریں

## ب۔ ستر اُنی:

سر، بدن، لباس اور جوتوں وغیرہ کو آراستہ اور صاف رکھنا، اسلام کا ایک اخلاقی دستور ہے۔ اس کا تعلق ایک پکے اور سچ مون و مسلمان کی بھی زندگی کے نظم و ضبط سے ہے۔ اسلامی تعلیمات کی رو سے ایک مسلمان کو اپنی وضع و قطع اور پا کیزگی کا خیال رکھنے کے علاوہ اپنے لباس اور جسمانی وضع و قطع کو بھی سنوارنا چاہیے، سر اور بالوں میں کنگھی کرے، اپنے سر اور چہرے کے بالوں کو حد سے زیادہ نہ بڑھائے، ناخن کاٹنے چاہیں، دانتوں کی صفائی کرنی چاہیے اور وقار اور ادب سے چلننا چاہیے۔

ایک دن حضور سرور کائنات ﷺ نے ایک پریشان بالوں والے شخص کو دیکھا تو فرمایا:

”تمہیں کوئی چیز نہیں ملی تھی کہ بالوں کو سنوار لیتے؟“

(میزان الحکمت، ج ۱۰، ص ۹۲)

عبد الدین کثیر نے، جو ایک ریا کار زاہد تھا، اور کھردرا لباس پہنانا کرتا تھا، ایک دن حضرت امام جعفر صادق علیہ السلام پر اعتراض کیا کہ:

”آپ کے جدا مجدد حضرت رسول خدا ﷺ اور حضرت امیر المؤمنین علیہ السلام بھی تو کھردرا لباس پہنانا کرتے تھے۔“

تو امام جعفر صادق علیہ السلام نے فرمایا:

”وائے ہو تم پر! کیا تم نے قرآن مجید کی وہ آیت نہیں پڑھی جس میں خداوند عالم نے اپنے پیغمبر کو حکم دیا ہے کہ:

قُلْ مَنْ حَرَّمَ زِينَةَ اللَّهِ الَّتِي أَخْرَجَ لِعِبَادَةَ وَالطَّيِّبَاتِ  
مِنِ الرِّزْقِ .

”اے پیغمبر ان لوگوں سے پوچھئے کہ خدا کی زینت کو جو اُس نے اپنے بندوں کے لئے قرار دی ہے جبکہ رزق اور نعمتوں کو اُس کے بندوں نے لئے کس نے حرام کیا ہے؟“

”ہنس اپنے اس بے موقع اعتراض پر نادم ہوا اور سر جھکا کر چلا گیا۔  
(فروع کافی، ج ۲، ص ۲۲۲)

آیت ”خُذُوا زِينَتَكُمْ عِنْدَ كُلِّ مَسْجِدٍ“ (ہر سجدہ کرنے کے وقت زینت کر لیا کرو) کی تفسیر میں حضرت امام جعفر صادق علیہ السلام نے فرمایا:

”ان زینتوں میں سے ایک زینت، نماز کے وقت بالوں میں کنگھی کرنا ہے، حضرت امام جعفر صادق علیہ السلام دانتوں کی صفائی کے بارے میں فرماتے ہیں:

من اخلاق الانبياء السوak . (فروع کافی، ج ۲، ص ۲۸۶)

”سوak کرنا اخلاق انبياء میں شامل ہے۔“

حضرت علی علیہ السلام نے مناسب جوتا پہننے کے بارے میں فرمایا:

”اچھا جوتا پہننا، بدن کی حفاظت اور طہارت و نماز کے لئے مددگار ہونے کا ایک ذریعہ ہے۔ (فروع کافی، ج ۲، ص ۳۶۲)

رسول خدا ﷺ جب بھی گھر سے مسجد یا مسلمانوں کے اجتماع میں تشریف لے جاتا چاہتے تھے تو آئینہ دیکھتے، ریش اور بالوں کو سنوارتے، لباس کو ٹھیک کرتے اور عطر لگاتا

## بِتَقْوِيِ اللَّهِ وَنَظَمِ أَمْرِكُمْ .

”میں تم دنوں کو اور تمام افراد خاندان کو اور اپنی تمام اولاد کو اور بنوں تک میری تحریر پہنچے، سب کو خدا کے تقویٰ اور امور میں نظم و شرافت کرتا ہوں۔“ (نحو البلاغہ فیض الاسلام، ص ۹۷)

نشرت امام مولیٰ کاظم علیہ السلام فرماتے ہیں کہ اپنے رات دن کے اوقات کو چار

شیعہ نعمتیں کرو۔

ایک حصہ خدا کی عبادت اور اس کے ساتھ مناجات

1۔

لئے۔

ایک حصہ ذاتی کاموں اور ضروریاتِ زندگی کے پورا

کرنے کے لئے۔

ایک حصہ دوست و احباب اور رشتہ داروں کے ساتھ

ملنے جلنے اور ملاقات کے لئے۔

اور ایک حصہ آرام و تفریح اور گھر میں اہل خانہ کے

ساتھ رہنے کے لئے۔

## عہدو پیمان میں اس کی اہمیت:

ان ہی امور میں سے کہ جن میں سختی کے ساتھ نظم و ضبط کی رعایت کرنا چاہیے، عہد

بیان اور اقرار بنا میں کی پابندی ہے۔ مثلاً قرض دینے، قرض لینے اور دوسرے لین دین

کی تحریری سند کا ہونا ضروری ہے، تاکہ بعد میں کسی قسم کی کوئی مشکل پیدا نہ ہونے پائے اور

کرنے تھے۔ اور فرمایا کرتے تھے کہ:

”خداوند عالم اس بابت کو پسند فرماتا ہے کہ جب اس کا کوئی بندہ اپنے دینی بھائیوں کی ملاقات کے لئے گھر سے باہر نکلے تو خود کو بنا سفوار کر باہر نکلے۔“ (مکارم الاخلاق، ص ۳۵)

الہذا اگر اس حساب سے دیکھا جائے تو پریشان حالت، آشنازی، آسودگی اور بد نظر دین اسلام کی مقدس نگاہوں میں نہایت ہی قابلِ ندمت اور موجب نفرت ہے۔ رسول ﷺ کے ایک پیروکار مسلمان سے یہی موقع رکھی جانی چاہیے کہ وہ ہمیشہ سور کر رہے گا خود کو معصی اور پاک و پاکیزہ رکھے گا۔

## ۳۔ اجتماعی زندگی میں اس کی اہمیت:

اجتماعی امور اور دوسرے لوگوں کے ساتھ تعلقات قائم رکھنے کے لئے انسان کا کامیابی کار از اس بات میں مضرم ہے کہ وہ ایک مقرر و مرتب پروگرام کے تحت وقت سے صحیح فائدہ اٹھائے، چاہے اس پروگرام کا تعلق اس کے کاموں سے ہو، جیسے مطالعہ کرنے، کسی جگہ آنے جانے یا کسی سے ملاقات کیلئے جانے، جبکہ بدنظمی اور بے ترتیبی سے وقت ضائع ہوتا ہے، اور ترتیب و نظم و ضبط سے انسانی کوششوں کا اچھا نتیجہ نکلتا ہے۔

ہاں! امور زندگی اور کار و بار میں نظم و ضبط کی اس قدر اہمیت ہے کہ حضرت امیر المؤمنین علیہ السلام نے اپنی آخری وصیت میں، جو بستر شہادت پر ارشاد فرمائی، اس پر زور دیا اور حسینؑ سے مخاطب ہو کر فرمایا:

أُوصِيُّكُمَا وَجَمِيعَ أَهْلِيٍّ وَ وَلَدِيٍّ وَ مَنْ بَلَغَهُ كِتَابِيٌّ

انکار کارستہ بند اور اختلاف کی راہیں مسدود ہو جائیں، یہ عہد و پیمان لین دین کے بار میں ایک طرح کا نظم و ضبط ہے۔  
قرآن کہتا ہے:

يَأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا تَدَاءَيْتُمْ بِدِيْنِ إِلَى أَجَلٍ  
مُسَمًّى فَاقْتُبُوْطُ وَلَيَكُتُبْ بَيْنَكُمْ كَاتِبٌ بِالْعَدْلِ..... وَ  
إِنْ كُنْتُمْ عَلَى سَفَرٍ وَلَمْ تَجِدُوا كَاتِبًا فَرِهْنٌ مَقْبُوْضَةً.  
”اے ایمان لانے والو! جب تم ایک مقررہ مدت کیلئے قرضہ  
لیتے یادیتے ہو تو اسے لکھ لیا کرو، اور یہ تحریر ایک عادل شخص تمہارے  
لئے لکھے..... اور اگر تم سفر کی حالت میں ہو اور تمہیں کوئی  
لکھنے والا نہ ملتے تو اسے رہن کی صورت میں لے لیا کرو۔“

(سورہ بقرہ آیت ۲۸۲، ۲۸۳)  
ایک اور آیت میں ارشاد ہوتا ہے:

وَأَوْفُوا بِالْعَهْدَ إِنَّ الْعَهْدَ كَانَ مَسْئُولًا.

”عہد کو پورا کرو۔ کیونکہ عہد کے بارے میں تم سے پوچھا جائے گا۔“  
(سورہ بنی اسرائیل آیت ۳۳)

پیغمبر اسلام ﷺ نے وعدہ کی ایفا کو قیامت کے اوپر عقیدہ رکھنے سے تعبیر فرمائے ہے۔ چنانچہ ارشاد ہے:

مَنْ كَانَ يَوْمَنْ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ فَلَيْفِ إِذَا وَعْدَ

”وَخَنْصُ خَدَا اور قیامت پر ایمان رکھتا ہے اُسے اپنا وعدہ پورا  
لرنا چاہیے۔“ (کافی، ج ۲ ص ۳۶۲)

ایک واش پیمان مقرر کرنے سے بہت سے اختلافات کا سد باب ہو سکتا ہے اور  
اُس پر حق ملے ڈال دیا گیا ہے۔ ملے ڈال دیا گیا ہے کہ ایک دن حضرت امام علی رضا علیہ السلام نے دیکھا کہ آپ کے  
پناہ پر روایت ہے کہ ایک دن حضرت امام علی رضا علیہ السلام نے دیکھا کہ آپ کے  
مازوں میں ایک اجنبی شخص کام کر رہا ہے، جب آپ نے اُس کے بارے میں دریافت کیا  
تھا بتایا تھا: ”اُسے اس لئے لے آئے ہیں تاکہ ہمارا ہاتھ بٹا سکے۔“ امام نے  
پوچھا: ”لیاتم نے اس کی اجرت بھی طے کی تھی؟“ کہا گیا نہیں۔ امام سخت ناراض ہوئے  
اور ان کے اس عمل کو ناپسند فرماتے ہوئے کہا:  
”میں نے بارہا کہا ہے کہ جب تم کسی کو مزدوری کے لئے لاو تو  
پہلے اُس سے اجرت طے کرو، ورنہ آخر میں تم اُسے جس قدر بھی  
مزدوری دو وہ خیال کرے گا کہ اُسے حق سے کم ملا ہے، لیکن اگر طے  
کرلو اور آخر میں طے شدہ اجرت سے جتنا بھی زیادہ دو، وہ خوش ہو  
جائے گا اور سمجھے گا کہ تم نے اُس کے ساتھ محبت کی ہے۔“

(بخار الانوار، ج ۲۹، ص ۱۰۶)

بات پر قائم رہنا اور وعدہ وفای انبیاء اور اولیائے خدا کا شیوه ہے، اُن کے  
پیروکاروں کو اس سلسلے میں اُن کی اقتدا کرنی چاہیے۔

## ۵۔ عبادات میں اُس کی اہمیت:

عبادات میں بھی نظم و ضبط کا اہتمام کرنا چاہیے اور وہ یوں کہ ہر عبادت کو بروقت

اور برمیفع بجا لائیں، نماز تو اس کے اول وقت میں اور جماعت کے ساتھ ادا کریں۔ ماہ رمضان میں روزے رکھیں، اگر سفر یا بیماری کی وجہ سے کوئی روزہ قضا بوجائے تو اس کی قضا کریں، خمس و زکوٰۃ ادا کریں، اور عبادات میں افراط و تفریط سے اجتناب کریں۔ عبادات میں اعتدال کو ملحوظ خاطر رکھنا چاہیے کیونکہ اعتدال پسندی عبادت میں مفید ہے۔

آخر احتجاجات میں نظم و ضبط کا مطلب یہ ہے کہ آمد و خرچ میں ماشہ، چھدام کا حساب اس ابتداء پر ہے اور اخراجات میں توازن رکھنا چاہیے، اخراجات میں اسراف اور فضول پر بھائی ہے اور اس سے انسان مفلس اور نادر ہو جاتا ہے۔ قرآن مجید فضول خرچی اور بے اب نہیں کرنے کی نذمت کرتا ہے اور فضول خرچ انسان کو شیطان کا بھائی قرار دیتا (سورہ بنی اسرائیل۔ آیت ۲۷)

فردی اور نجی زندگی میں بھی اخراجات میں تعادل رکھنا چاہیے۔ اسی طرح حکومت میں ملکیوں کے بیت میں بھی میانہ روی اختیار کرنا چاہیے۔ معاشرے میں وہی حکومت کامیاب ہوتی ہے جس کے مالی منصوبے نظم و ضبط پر مبنی ہوتے ہیں۔

آخر احتجاجات میں اعتدال، یعنی بھلی، پانی، میوے، لباس اور کھانے پینے کی چیزوں کو ہمسائے کو اسلام قبول کرنے کی دعوت دی تھی، جب اُس کا وہ ہمسایہ مسلمان ہو گیا تو وہ اُسے مسجد لے گیا اور وہ صبح سے لے کر مغرب تک مسجد ہی میں نماز و دعا میں پڑھتا رہا، قرآن کی تلاوت کرتا رہا۔ غرض اُسے صبح سے شام تک ان امور میں مصروف رکھا۔

چنانچہ جب وہ دوسرے دن اُس کے پاس گیا کہ اُسے عبادت کے لئے اپنے ہمراہ مسجد لے چلے تو اس نے ساتھ چلنے سے صاف انکار کر دیا اور کہا:

”میرے یہاں بیوی بچے بھی ہیں، ان کے اخراجات کے لئے بھی کچھ کرنا ہے، مجھے ایسا دین قبول نہیں، جاؤ اپنی راہ لو۔“

## اخراجات میں اُس کی اہمیت:

روئی، پڑے اور زندگی کے دوسرے اخراجات، جو کہ بیت المال یا دیگر اموال پر ہے، وہ تیں، ان میں اعتدال سے کام لینا چاہیے نہ افراط سے کام لیا جائے اور اخراجات میں پڑنا چاہیے۔

آخر احتجاجات میں نظم و ضبط کا مطلب یہ ہے کہ آمد و خرچ میں ماشہ، چھدام کا حساب

اس ابتداء پر ہے اور اخراجات میں توازن رکھنا چاہیے، اخراجات میں اسراف اور فضول پر بھائی ہے اور اس سے انسان مفلس اور نادر ہو جاتا ہے۔ قرآن مجید فضول خرچی اور بے اب نہیں کرنے کی نذمت کرتا ہے اور فضول خرچ انسان کو شیطان کا بھائی قرار دیتا (سورہ بنی اسرائیل۔ آیت ۲۷)

فردی اور نجی زندگی میں بھی اخراجات میں تعادل رکھنا چاہیے۔ اسی طرح حکومت میں ملکیوں کے بیت میں بھی میانہ روی اختیار کرنا چاہیے۔ معاشرے میں وہی حکومت کامیاب ہوتی ہے جس کے مالی منصوبے نظم و ضبط پر مبنی ہوتے ہیں۔

آخر احتجاجات میں اعتدال، یعنی بھلی، پانی، میوے، لباس اور کھانے پینے کی چیزوں کو ہمسائے کو اسلام قبول کرنے کی دعوت دی تھی، جب اُس کا وہ ہمسایہ مسلمان ہو گیا تو وہ اُسے مسجد لے گیا اور وہ صبح سے لے کر مغرب تک مسجد ہی میں نماز و دعا میں پڑھتا رہا، قرآن کی تلاوت کرتا رہا۔ غرض اُسے صبح سے شام تک ان امور میں مصروف رکھا۔

چنانچہ جب وہ دوسرے دن اُس کے پاس گیا کہ اُسے عبادت کے لئے اپنے ہمراہ مسجد لے چلے تو اس نے ساتھ چلنے سے صاف انکار کر دیا اور کہا:

”میرے یہاں بیوی بچے بھی ہیں، ان کے اخراجات کے لئے بھی کچھ کرنا ہے، مجھے ایسا دین قبول نہیں، جاؤ اپنی راہ لو۔“

## ۔ جنگ اور عسکری امور میں نظم و ضبط کی اہمیت:

خاص طور پر جنگ، جنگی آپریشن، میدان وغا اور عسکری امور میں نظم و ضبط کو ملخ رکھنا خصوصی اہمیت کا حامل ہے۔

واضح رہے جنگ میں مجاہدین کی کامیابی کا دار و مدار اپنے کمانڈروں کی حکمت اور جنگی تدابیر پر پختہ یقین اور راسخ عقیدہ کے بعد ان کی اطاعت اور عسکری امور کے نظم ضبط پر ہے۔

خداوند عالم قرآن مجید میں فرماتا ہے:

إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ الَّذِينَ يُقَاتِلُونَ فِي سَبِيلِهِ صَفَا  
كَانُهُمْ بُنِيَانٌ مَرْصُوصٌ .

”یقیناً خداوند عالم ان لوگوں کو دوست رکھتا ہے جو اس کی راہ میں یوں منظم طریقے سے صف باندھ کر لڑتے ہیں جیسے سیسے پلاٹی ہوئی دیوار ہوتی ہے۔“ (سورہ صاف۔ آیت ۲)

جنگ کے دوران، حملہ کے وقت، پچھے ہٹنے کے موقع پر اور آرام واستراحت وقت نظم و ضبط کا مظاہرہ فتح اور کامیابی کی علامت ہے، جب کہ گڑبڑ اور سرکشی اور بد نظمی بعض اوقات جیتی ہوئی جنگ کو شکست میں تبدیل کر دیتی ہے۔

حضرت رسول اکرم ﷺ حملہ کا حکم دینے سے پہلے تمام فوجیوں کی صفیں درست کرتے تھے۔ ہر شخص کا فریضہ مقرر فرماتے تھے اور نافرمانی پر تنبیہ اور سرزنش فرماتے تھے۔

(تاریخ پیامبر اسلام مولف ڈاکٹر آیین، ص ۲۳۹)

جنگ میں کمانڈر کی اطاعت اور عسکری قوانین کی پابندی زبردست اہمیت اور

سماں ذمہ داری کی حامل ہوتی ہے۔ کمانڈر کے احکام کا احترام، اپنے اپنے محاذ پر ڈالنے، خود رائی اور جذباتی طرزِ فکر سے اجتناب کامیابی کا ضامن ہوتا ہے۔

تاریخ میں بہت سے ایسے نمونے بھی ملتے ہیں جن سے معلوم ہوتا ہے کہ بد نظمی، بے شاہطان اور قوانین کی خلاف ورزی کی وجہ سے جیتی ہوئی جنگیں شکست میں تبدیل ہیں اور دشمن کے غالب آجائے کا سبب بن گئیں۔

چنانچہ جنگ احمد میں نبی ﷺ نے کچھ لوگوں کو عبد اللہ ابن جبیر کی سرکردگی میں ایک دڑے پر متعین فرمایا۔ جنگ کے شروع ہو جانے کے بعد سپاہ اسلام کی سرفوشانہ جنگ دشمن کے پاؤں اکھڑ گئے اور لشکر اسلام آخری کامیابی کی حدود تک پہنچ گیا، وہ مسلمان اسلام شکست کھا کر بھاگنے لگے، دڑے پر متعین افراد نے کامیابی کی صورت دیکھ کر رسول خدا کے فرمان کو فراموش کر دیا اور اپنے مورچوں کو چھوڑ کر مال غنیمت جمع کرنے لگے، یہ بد نظمی اور رسول خدا کے عسکری فرمان کی خلاف ورزی کی وجہ سے دشمن کے شکست خورده لشکر نے مسلمانوں کی غفلت سے فائدہ اٹھایا اور پہاڑ کے حساس دڑے کو خالی پا کر سپاہ اسلام پر حملہ آور ہو گیا، اور اس بد نظمی اور کمانڈر کے حکم کی خلاف ورزی کے سبب مسلمانوں کو زبردست شکست کامنہ دیکھا پڑا اور سنگین جانی نقصان اٹھانا پڑا۔ (مزید تفصیل کے لئے کتاب فروع ابدیت، ج ۲ ص ۳۶۶، کامطالعہ کیا جائے)

۸۔ محاذِ جنگ پر عسکری نظم و ضبط کی پابندی نہایت ضروری ہے:  
اسی لئے محاذِ جنگ پر کسی ڈیوٹی پر متعین ہونے، کسی یونٹ میں منتقل ہونے، چھٹی پر جانے، کسی پروگرام میں فعالانہ شرکت غرض تمام امور میں ذمہ دار افسران کے احکام و آراء کی پابندی ضروری ہوتی ہے۔

خداوند عالم قرآن مجید میں ارشاد فرماتا ہے:

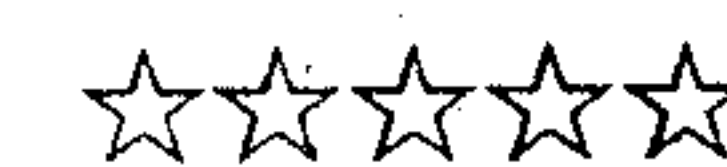
إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ الَّذِينَ آمَنُوا بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ وَإِذَا كَانُوا مَعَهُ عَلَىٰ أَمْرٍ جَامِعٍ لَمْ يَدْهُبُوا حَتَّىٰ يَسْتَأْذِنُوهُ إِنَّ الَّذِينَ يَسْتَأْذِنُونَكَ أُولَئِكَ الَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ فَإِذَا اسْتَأْذَنُوكَ لِبَعْضِ شَانِهِمْ فَاقْذِنْ لَمْنَ شِئْتَ مِنْهُمْ وَاسْتَغْفِرْ لَهُمُ اللَّهُ

”موس وہ لوگ ہیں جو خدا اور اُس کے رسول پر ایمان لائے اور جب کسی اہم اور جامع کام (جنگ) میں پیغمبر اکرم کے ہمراہ ہوتے ہیں تو ان کی اجازت کے بغیر کہیں نہیں جاتے، اجازت حاصل کرنے والے ہی صحیح معنوں میں خدا اور اُس کے رسول پر ایمان لاچکے ہیں، پس جب بھی وہ اپنے بعض کاموں کے لئے آپ سے اجازت طلب کریں، تو آپ جسے چاہیں اجازت عطا فرمائیں۔“

(سورہ نور آیت ۶۲)

اس سے یہ بات سامنے آتی ہے کہ چھٹی پر جانا بھی پیغمبر کی اجازت پر موقوف ہے۔

ہماری دعا ہے کہ راہ خدا میں مسلسل جدوجہد کرنے والے اور ”فی سبیل اللہ“ جہاد کرنے والے ایک محکم و مضبوط صفت میں اور مستحکم نظم و ضبط کے تحت متعدد و متفق ہو کر دشمنان حق اور پیروان شیطان پر غالب آجائیں۔ ”آمین“۔



## چوتھا سبق

# صحیح اور جھوٹ

| صفحہ نمبر | مضمون                               | نمبر شمار |
|-----------|-------------------------------------|-----------|
| 30        | انسان کے اچھے یا بے ہونے کی پہچان   | ۱         |
| 31        | صحیح انبیاء کے مقاصد میں سے ایک ہے۔ | ۲         |
| 32        | جھوٹ کے برے اثرات                   | ۳         |
| 35        | جھوٹ کیوں بولا جاتا ہے؟             | ۴         |
| 37        | جھوٹ کا علاج                        | ۵         |

صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ لِلْمُؤْمِنِينَ عَلَيْهِمْ أَنَّهُ فَرِمَاتَهُ إِذَا هُنْ مُؤْمِنُونَ  
”لَوْلَىٰ نَفْسٍ بِهِيْ أَبْنَيْ دَلِيلَ مِنْ كُوْئَيْ رَازِنَيْنِ چَهَّا تَاهَ، مَگَرْ أَسْ كَے  
بَاهَ – لَرَنْگَ سَے اُورْ بَے رِبْطِ بَاتَوْنَ كَے ذَرِيعَهُ أَسْ كَيْ زَبَانَ  
تَنَاهَرَ ہُوْ جَاهَتَهُ“۔ (نَجْمُ الْبَلَاغَةِ حَكْمَتٌ ۲۵)

ایک شخص بہت سامال لے کر چند ساتھیوں کے ساتھ سفر پر گیا ہوا تھا، اُس کے  
باشندے اُسے قتل کر کے اُس کے مال پر قبضہ کر لیا، جب وہ واپس آئے تو کہنے لگے کہ  
اُن نے میں فوت ہو گیا، انہوں نے آپس میں یہ طے کر لیا تھا کہ اگر کوئی اُن سے اس  
وقت ہابہ پوچھے تو سب یہی کہیں گے کہ وہ یمار ہو گیا تھا اور اسی وجہ سے فوت ہو گیا۔  
اُن شخص کے ورثا نے حضرت علی علیہ السلام کی خدمت میں مقدمہ پیش کیا۔ حضرت  
علی علیہ السلام کے دوران دریافت فرمایا کہ تمہارے ساتھی کی موت کس دن اور کس وقت  
ہوئی؟ اُسے کس نے غسل دیا؟ کس نے کفن دیا؟ کس نے نماز جنازہ پڑھائی؟ ہر ایک  
امام بعد اگانے سوالات کئے، اور ہر ایک نے ایک دوسرے کے برکس جواب دیا،  
اماں علی علیہ السلام نے تکمیر بلند کی اور تفتیش کو مکمل کر لیا، اس طرح سے اُن کے جھوٹ کا پردہ  
اُپنے ایسا اور معلوم ہو گیا کہ اُس کے ساتھیوں ہی نے اُسے قتل کیا اور اُس کے مال پر قبضہ  
(قضاؤ تھا) حضرت علی علیہ السلام ایسا تھا۔

سُجَّ اَنْبِيَاءُ عَلَيْهِمْ السَّلَامُ كَمَقَاصِدِ مِلِيلٍ مِنْ سَعْيٍ اَيْكَهُ هُنْ

لوگوں کو سُجَّ اور امانت کے راستوں پر چلانا اور جھوٹ اور خیانت سے باز رکھنا  
یا اُلیٰ کے بعثت کے مقاصد میں سے ایک مقصد رہا ہے۔  
جیسا کہ حضرت امام جعفر صادق علی علیہ السلام فرماتے ہیں:

## سُجَّ اور جھوٹ

سُجَّ ایک نہایت بہترین اور قابل تعریف صفت ہے کہ جس سے مومن کو آراستہ ہونا چاہیے، راست گولی، راست گفتاری، انسان کی عظیم شخصیت کی علامت ہے جب کہ جھوٹ بولنا اُس کے پست، ذلیل اور حقیر ہونے کی نشانی ہے۔  
ا۔ انسان کے اچھے یا بُرے ہونے کی پہچان:-  
احادیث میں ”سُجَّ“ اور ”جھوٹ“ کو کسی انسان کے پہچانے کا معیار قرار دیا گیا ہے۔  
حضرت امام جعفر صادق علی علیہ السلام فرماتے ہیں:

”کسی انسان کے اچھے یا بُرے ہونے کی پہچان اس کے رکوع اور سجود کو طول دینے سے نہیں ہوتی اور نہ ہی تم اُس کے رکوع اور سجود کے طولانی ہونے کو دیکھو کیونکہ ممکن ہے کہ ایسا کرنا اُس کی عادت بن چکا ہو کہ جس کے چھوٹے نے سے اُسے وحشت ہوتی ہے بلکہ تم اُس کے سُجَّ بولنے اور امانتوں کے ادا کرنے کو دیکھو۔“

(سفیۃ البخاری ج ۲، ص ۱۸)

سُجَّ انسان کا ظاہر پسکون اور باطن مطمئن ہوتا ہے، جب کہ جھوٹا آدمی ہمیشہ پریشان اور ظاہری و باطنی اضطراب و تشویش میں بیتلارہتا ہے۔

إِنَّ اللَّهَ لَمْ يُعِظِّمْ نَبِيًّا إِلَّا يَعِدُّ لِقَاءَ الْحَدِيثِ وَأَدَاءَ الْأَمَانَةِ .  
(سفينة البحار، ج ۲، ص ۱۸)

”خداوند عالم نے کسی نبی کو نہیں بھیجا مگر وہ نیک، پسندیدہ اخلاق کے ساتھ۔ ایک توچ بولنا اور دوسرا مانتوں کی ادائیگی کرنا۔“  
حضرت علی علیہ السلام فرماتے ہیں:

لَا يَجِدُ عَبْدٌ حَقِيقَةً إِلِيْمَانٍ حَتَّى يَدَعَ الْكِذْبَ جَدَّهُ وَ حَتْرَكَهُ .

”کوئی بندہ ایمان کی حقیقت کو اُس وقت تک نہیں پاسکتا، جب تک کہ وہ جھوٹ بولنا نہ چھوڑ دے آیا۔ جھوٹ کا جھوٹ ہوا اور یا سچا جھوٹ ہو یا راق کا جھوٹ ہو۔“  
(سفينة البحار، ج ۲، ص ۲۷۳)

### ۳۔ جھوٹ کے بُرے اثرات:

۱۔ جھوٹ، انسان کی شرافت اور اُس کی شخصیت کے منافی ہے۔  
انسان کو ذلیل کر دیتا ہے۔

جناب امیر علیہ السلام فرماتے ہیں:

الْكِذْبُ وَالْغِيَانَةُ لَيْسَا مِنْ اِخْلَاقِ الْكِرَامِ .

”جھوٹ اور خیانت شریف لوگوں کا شیوه نہیں ہے۔“  
(شرح غررا الحکم، ج ۷، ص ۳۲۳)

جھوٹ، ایمان کو بر باد کر دیتا ہے۔

حضرت امام محمد باقر علیہ السلام فرماتے ہیں:

إِنَّ الْكِذْبَ هُو خَرَابُ الْإِيمَانِ .

”جھوٹ ایمان کی تباہی کا موجب ہے۔“

(أصول کافی (اردو) ج ۲، ص ۳۳۹)

جھوٹ دوسرے گناہوں کا سبب بنتا ہے۔ جب کہ سچائی بہت سے گناہوں میں رکاوٹ بنتی ہے۔

جھوٹ بولنے والا کسی گناہ کے ارتکاب سے نہیں بچتا اور ہر قسم کی قید و بند کو توڑا ادا کرتا ہے اور جھوٹ ان تمام گناہوں کا انکار کر دیتا ہے جو وہ کر چکا ہے۔

حضرت امام محمد باقر علیہ السلام فرماتے ہیں:

”خداوند عالم نے تمام برا یکوں کو ایک جگہ قرار دیا ہے اور اُس کی چاپی شراب ہے، لیکن جھوٹ شراب سے بھی بدتر ہے۔“

(سفينة البحار، ج ۲، ص ۲۷۳)

جھوٹ کفر سے قریب ہے اور جہنم کی طرف لے جاتا ہے

ایک شخص نے رسول خدا علیہ السلام کی خدمت میں حاضر ہو کر رسول کیا:

”جهنمی کون سے جرم کی وجہ سے زیادہ جہنم میں جائیں گے؟“

حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا:

”جھوٹ کی وجہ سے، کیونکہ جھوٹ انسان کو فسق و فجور اور ہتک

حرمت کی طرف لے جاتا ہے، فسق و فجور، کفر کی طرف اور کفر جہنم کی طرف لے جاتا ہے۔ (مستدرک الوسائل، ج ۲، ص ۱۰۱)

### 5۔ جھوٹ بولنے والے پر کوئی اعتماد نہیں کرتا۔

جھوٹ بولنے سے انسان کی شخصیت کا اعتبار ختم ہو جاتا ہے، اور دروغ گوئی اُس کے بے آبر و ہو جانے کا سبب بن جاتا ہے۔ جھوٹے چروائے کی داستان آپ نے کتابوں میں پڑھی ہو گی کہ جس نے جھوٹ بولا کہ ”شیر آیا، شیر آیا“ چلا کر اپنا اعتماد کھو دیا تھا، چنانچہ ایک دن وہ واقعی شیر کا شکار ہو گیا۔

حضرت امیر المؤمنین علیہ السلام افرماتے ہیں:

”جو شخص جھوٹا مشہور ہو جائے، لوگوں کا اعتماد اُس سے اٹھ جاتا ہے۔“ (شرح غرر الحکم، ج ۷، ص ۲۲۵)

اور حضرت امام جعفر صادق علیہ السلام افرماتے ہیں:

”جو جس قدر زیادہ جھوٹا ہو گا، اُسی قدر زیادہ ناقابل اعتماد ہو گا۔“ (اصول کافی (اردو) ج ۳، ص ۳۸)

### 6۔ جھوٹے کو کوئی بات یاد نہیں رہا کرتی وہ کچھ کہنے لگتا ہے۔

”دروع گورا حافظہ نباشد“ وابی ضرب المثل صحیح ہے، کیونکہ وہ ہمیشہ حقیقت کے بخلاف بات کرتا ہے، متعدد نشتوں میں مختلف قسم کے جھوٹ بولتا ہے، یہ جھوٹ، دوسرے جھوٹ کے برعکس ہوتے ہیں۔

حضرت امام جعفر صادق علیہ السلام افرماتے ہیں کہ:

”زیان اور بھول چوک ایک ایسی چیز ہے جو خدا جھوٹوں کے ان میں ڈال دیتا ہے۔“ (اصول کافی، ج ۲، ص ۳۸)

### ۱۔ جھوٹ کیوں بولا جاتا ہے؟

ہر ایک گناہ اور برا کام ان اسباب و عمل کی وجہ سے سرزد ہوتا ہے جو کہ انسان کے اندر ہی اندر پروان چڑھتے رہتے ہیں۔ لہذا گناہوں کا مقابلہ کر کے ان اسباب و عمل کا ناتاثر لرد، یا چاہیے، جھوٹ ایسی بری عادت کے کئی اسباب بتائے گئے ہیں جنہیں ہم ذیل میں انتشار کے ساتھ ذکر کر رہے ہیں۔

### ۱۔ احساس کمتری:

بعض لوگ چونکہ اپنے اندر اپنی اہمیت یا کوئی خاص ہنر نہیں پاتے، لہذا کچھ جھوٹی اور بے سرو پا باتوں کو جوڑ کر لوگوں کے سامنے اپنی اس کمی کی تلافی کی کوشش کرتے ہیں اور اپنے آپ کو معاشرے کی ایک اعلیٰ شخصیت ظاہر کرنے کی کوشش کرتے ہیں۔ یہی وجہ ہے ارسوی خدا علیہ السلام فرماتے ہیں:

”جھوٹا شخص، احساس کمتری کی وجہ سے ہی جھوٹ بولتا ہے۔“

### 2۔ سزا اور جرم اور سے بچنے کے لئے:

کچھ لوگ سزا کے خوف سے جھوٹ کا سہارا لیتے ہیں اور اس طرح وہ یا تو سرے ہی سے جرم کا انکار کر دیتے ہیں یا پھر اپنے جرم کی غلط توجیہ اور تاویل کرتے ہیں، اور اپنے برم کا اقرار کرنے پر قطعاً آمادہ نہیں ہوتے اور جرم کی سزا بھگتے یا جرم ادا کرنے کے لئے بیان نہیں ہوتے۔

### 3 منافق اور دو غلی پالیسی:

منافق اور دو غلے لوگ، جھوٹ کے پردے میں خوشامدانہ اور چاپلو سانہ رویہ اپنا کرائیں حرکتوں کا ارتکاب کرتے ہیں کہ جس سے وہ معاشرے کے افراد کی توجہ اپنی طرف مبذول کر کے اپنے ناپاک عزائم کو پورا کر لیتے ہیں۔ خداوند عالم نے سورہ بقرہ کے اوائل میں اس طریقہ کار کو منافقین کی صفت قرار دیا ہے اور فرمایا ہے:

وَإِذَا لَقُوا الَّذِينَ آمَنُوا قَالُوا إِمَّا أَهْمَّهُمْ وَإِذَا خَلَوُا إِلَى شَيْطَانٍ هُمْ لَا يَعْلَمُونَ قَالُوا إِنَّا مَعَكُمْ لَا إِنَّمَا نَحْنُ مُسْتَهْزِئُونَ.

”جب منافقین، مومنین سے ملتے ہیں تو کہتے ہیں کہ ہم ایماندار ہیں اور جب اپنے شیطان صفت لوگوں سے تنہائی میں ملاقات کرتے ہیں تو کہتے ہیں کہ ہم تو تمہارے ساتھ ہیں، ہم تو (مومنین کے ساتھ) ٹھٹھا مذاق کرتے ہیں“۔ (سورہ بقرہ۔ آیت ۱۷)

### 4 ایمان کا فقدان:

قرآن مجید اور روایات سے پتہ چلتا ہے کہ دروغ گوئی کی ایک بنیادی وجہ ایمان کا کلی طور پر فقدان یا ایمان کی کمزوری ہے۔ قرآن مجید میں ارشاد ہے:

إِنَّمَا يَفْتَرِي الْكَذِبَ الَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِأَيْتِ اللَّهِ وَأُولَئِكَ هُمُ الْكَذِبُونَ.

(سورہ نحل۔ آیت ۱۰۵) ”جھوٹ تو صرف وہی لوگ گھرتے ہیں جو خدا کی آیات پر ایمان نہیں رکھتے، اور یہی لوگ ہی جھوٹے ہیں“۔

### بیان افہماتے ہیں:

**کثرة الکذب تفسد الدين .** (شرح غررا حکم، ج ۷، ص ۳۲۲)

”جھوٹ کی کثرت دین واہیان کو بر باد کر دیتی ہے“۔

### ۵۔ جھوٹ کا علاج:

انہالی طور پر جھوٹ کے اسباب کو بیان کر دیا گیا ہے، اختصار کے ساتھ اس کا مانی ہی قلم بند کر رہے ہیں:

۱۔ احساس کمتری کو دور کیا جائے۔

۲۔ شجاعت و جوانمردی کی صفت کو تقویت دی جائے تاکہ بے خوف و خطر اور بغیر تک ہاتھ رائے حقائق اور واقعات کو بے کم و کاست بیان کر کے سزا و جرمائیہ کو خنده بیانی سے قبول کر لیا جائے۔

۳۔ دو غلی پالیسی اور منافق اور تقویٰ کے درجات کو بلند سے بلند تر کیا جائے، کیونکہ ایمان اپنے اندر ایمان اور تقویٰ کے درجات کو بلند سے بلند تر کیا جائے، کیونکہ ایمان اور تقویٰ کا درجہ جس قدر بلند تر ہوگا، جھوٹ اور بربی عادتوں سے اسی قدر جان چھوٹ جائے لی۔

۴۔ قرآن مجید کی ان آیات اور احادیث معصومین کا زیادہ سے زیادہ مطالعہ کیا جائے اور آن میں خوب غور و خوض کیا جائے جو جھوٹ کی ندمت میں وار و ہوئی ہیں، اور اسے ہات اور بد بختی کا موجب قرار دیتی ہیں۔

۵۔ اس بات کو پیش نظر کھا جائے کہ جھوٹ انسان کی قدر و قیمت معاشرے میں گر

پانچواں اور چھٹا سبق

## ناروا گفتگو اور بد کلامی

| صفحہ نمبر | مضمون                                                       | رقم |
|-----------|-------------------------------------------------------------|-----|
| 40        | مقدمہ                                                       | ۱   |
| 41        | امام جعفر صادق علیہ السلام نے بد زبان شخص سے تعلقات توڑ لئے | ۲   |
| 42        | بد کلامی کا انجام                                           | ۳   |
| 45        | محصوم پیشواؤں کا کردار                                      | ۴   |
| 47        | بد زبانی کا اعلان                                           | ۵   |

جاتی ہے، کوئی شخص اُس کی باتوں پر اعتماد نہیں کرتا، اور نہ ہی اُس کا احترام کرتا ہے۔

7۔ ایسی آیات اور روایات میں خوب غور و فکر کیا جائے جو صدق و سچائی کی مدح کرتی ہیں۔

حضرت امام جعفر صادق علیہ السلام نے اپنے ایک صحابی سے فرمایا:

”غور کرو کہ! حضرت علی علیہ السلام کو کن وجوہات کی بنا پر پیغمبر اکرم ﷺ سے اس قدر قرب اور مقام و منزلت حاصل ہوئی۔ تم بھی وہی کام کرو، یقیناً علی علیہ السلام سچائی اور ایمانداری کی بنا پر آنحضرت ﷺ سے اس قدر قریب ہوئے تھے۔“

(جامع السعادات، ج ۲، ص ۳۳۸)

”سُبْحَانَ اللَّهِ! ثُمَّ أَتَمْ أَنْتَ غُلَامًا كُوْكَالِيْ دَرَءَةً رَبِّيْهِ؟“  
برائی سے یاد کر رہے ہو؟ میں تو سمجھتا تھا کہ تم متین انسان ہو، اب معلوم  
ہوا کہ تمہارے اندر تقویٰ نہیں ہے۔

وہ شخص اپنی اس بذریٰ بانی کی توجیہ کرتے ہوئے عرض کرنے لگا: ”فَرَزْنَدُ الرَّسُولِ“  
اس غلام کی ماں سندھی ہے، اور آپ جانتے ہیں کہ وہ مسلمان نہیں ہے۔

حضرت نے فرمایا:

”اس کی ماں کافر تھی، سوتھی، ہر قوم اور ملت کے اپنے قوانین اور اپنے مذہب کے  
طریقے ہوتے ہیں جن کے تحت وہ ازدواجی امور انجام دیتے ہیں، اس لحاظ سے ان کا یہ  
عمل زنا نہیں ہوتا اور نہ ان کی اولاد ”ولد الزنا“ ہوتی ہے۔

اس کے بعد آپ نے فرمایا: ”اب تم مجھ سے دور ہو جاؤ“۔ پھر اس شخص کو کسی نے  
آپ کے ساتھ کبھی نہ دیکھا۔

### ۳۔ بدکلامی کا انجام:

اب ہم مختصر طور پر بذریٰ بانی کے برے انجام کے بارے میں کچھ بتیں عرض  
کرتے ہیں:

.....1..... بذریٰ بانی انسان کو خدا کے نزدیک بے قدر و قیمت بنادیتی ہے،  
اس کے اور خدا کے درمیان جداگانہ ڈال دیتی ہے،

حضرت امام محمد باقر علیہ السلام فرماتے ہیں:

إِنَّ اللَّهَ يَبغضُ الْفَاحِشَ الْمُتَفَحِّشَ .

”لَا إِنَّ عَالَمَ كَانَ لَكُوْجَ بَكْنَهِ وَأَلَّهُ كُوْشَنَ رَكْتَهِ بَهِيْهِ“۔

(میزان الحکمت ج ۸، ص ۱۵)

بذریٰ بانی شخص کی دعا قبول نہیں ہوتی۔

حضرت امام جعفر صادق علیہ السلام فرماتے ہیں کہ:

”بَنِ اسْرَائِيلَ مِنْ مَیْمَنَہُ ایک شخص تھا جو تین سال تک اللہ کی بارگاہ میں گڑ  
لے اردو عالم انگا کرتا تھا کہ خدا اُسے اولاً ذریونہ سے نوازے، لیکن جب  
اس کی دعا قبول نہ ہوئی تو وہ بہت ہی افسردہ خاطر ہوا، آخر کار اس  
نے خواب میں دیکھا کہ کوئی شخص اُسے کہہ رہا ہے کہ: ”تم تین سال  
تے خدا کو بڑی اور آلودہ زبان سے پکار رہے ہو اور پھر کیا تم اس بات  
لی توقع رکھتے ہو کہ خدا تمہاری آرزوؤں کو پورا کرے؟ جاؤ پہلے  
زبان کو ان آلودگیوں سے پاک کرو۔ پھر دعا مانگو تو کہ خدا کے نزدیک  
ہو جاؤ اور وہ تمہاری دعاویں کو قبول کرے۔“

امام علیہ السلام نے فرمایا کہ:

”اُس شخص نے انسان کی راہنمائی پر عمل کیا اور دعا مانگی۔ خدا نے  
اُسے فرزند عطا کیا۔“ (أصول کافی مترجم، ج ۲، ص ۱۶)

بذریٰ بانی شخص پر جنت حرام ہے۔

رسول خدا علیہ السلام فرماتے ہیں کہ:

”خداوندِ عالم نے بہشت کو ہر اس بذریٰ بانی اور بیہودہ بکنے

وائے شخص پر حرام کر دیا ہے جسے اس بات کی پرواہ نہیں ہوتی کہ وہ کیا سبک رہا ہے اور لوگ اُس کے بارے میں کیا کہتے ہیں۔

(میزان الحکمت، ج ۸، ص ۱۲)

..... 4 ..... بدزبانی، نفاق کی علامت ہے۔

حضرت امام جعفر صادق علیہ السلام فرماتے ہیں کہ:

”گالی گلوچ، بدزبانی اور بیہودہ گوئی نفاق کی ایک علامت ہے۔“

(أصول کافی مترجم، ج ۲، ص ۱۷)

..... 5 ..... بدزبان شخص کا شمار، بدترین لوگوں میں ہوتا ہے

رسول اکرم ﷺ فرماتے ہیں:

”خدا کی بدترین مخلوق میں سے ایک بدزبان شخص بھی ہے۔ جس کی

بدزبانی کی وجہ سے لوگ اُس کے ساتھ میں جوں کو پسند نہیں کرتے۔“

(أصول کافی - ج ۳، ص ۱۷)

..... 6 ..... بدزبانی کی وجہ سے انسان کی زندگی سے برکت اٹھ جاتی۔

اور وہ تباہ و برباد ہو جاتا ہے۔

امام معصوم علیہ السلام فرماتے ہیں کہ:

من فحش علی اخيه المسلم نزع الله منه بركة رزقه

وكله الي نفسه وافسد عليه معيشته۔

(وسائل الشیعہ، ج ۱۱، ص ۳۲۸)

”بُشِّنْ اپنے مسلمان بھائی کو گالی دیتا ہے، خداوند تعالیٰ اُس ناق و روزی سے برکت اٹھا لیتا ہے اور اُس کے نفس کے دل دیتا ہے اور اُس کی زندگی کو تباہ کر دیتا ہے۔“

### سوم پیشواؤں کا کردار:

لہاؤں کو چاہیے کہ وہ اپنے کردار اور اپنی رفتار کے لئے پیغمبر خدا ﷺ اور اُن کے ولیا نمونہ قرار دے، محمد و آل محمد علیہما السلام نے اپنی تمام عمر میں نہ صرف کبھی کسی کو انشاء الہ بالا۔ اپنے بزرگوارانہ طرزِ زندگی سے نازیبا اور نامناسب گفتگو کرنے والوں کو ایسا اور انہیں نیک راہ کی ہدایت کی، معصومینؐ کے کردار کی ایک جھلک دکھانے کے لئے اور پردو واقعات کو سپر قلم کیا جاتا ہے۔

سرت امیر المؤمنین علی علیہ السلام فرماتے ہیں کہ: ”کسی یہودی کا رسول خدا ﷺ پر اس کی مقررہ مدت جب ختم ہو گئی تو آنحضرت ﷺ کے گھر کا رُخ کیا، مدینہ کی میں اس کی آنحضرت ﷺ سے ملاقات ہو گئی تو اُس نے قرض کا مطالبه کیا۔ حضور اُنہا میا۔“ فی الحال میرے پاس رقم نہیں ہے جس سے تمہارا قرضہ ادا کیا جاسکے؟

یہودی نے کہا:

”بَتَّكَ آپُ میرا قرضہ واپس نہیں کریں گے میں آپُ کو نہیں چھوڑوں گا۔“

سُورا کرم ﷺ کسی قسم کی ناراضگی یا غصے کا اظہار کئے بغیر اُس کے ساتھ وہیں نماز ناٹھر، عصر، مغرب اور عشاء وہیں ادا کی، حتیٰ کہ دوسرے دن کی صبح کی نماز بھی اُنہیں ادا کی۔ اصحاب نے خواہش کی کہ اُسے ڈانٹ ڈپٹ کر بھگا دیا جائے۔ لیکن!

رسالتہا بِ اشْفَاعِ اللّٰہٗ نے فرمایا:

”مجھے خدا نے اس لئے نہیں بھیجا کہ میں کسی پر ظلم و ستم کروں،  
خواہ کوئی یہودی ہو یا غیر یہودی“۔

غرض ظہر کی نماز کا وقت قریب آگیا، کسی کو کچھ معلوم نہیں تھا کہ انجام کارکیا ہو  
کہ اچانک یہودی اپنی جگہ سے اٹھا اور مودبانہ انداز میں حضورؐ کے سامنے کھڑا ہو کر کہنے لگا  
ashed ان لا إِلَهَ إِلَّا اللّٰهُ وَ اشهدَ انَّ مُحَمَّدًا رَسُولُ اللّٰهِ .

پھر اس نے عرض کیا: ”یا رسول اللہ! یہ جو مشکلات میں نے آپؐ کے سامنے  
کھڑی کی تھیں، یہ اس لئے نہیں تھیں کہ میں آپؐ سے ناچیز رقم کو واپس لوں اور نہ ہی آپؐ  
کو دکھ و تکلیف دینے کے لئے ایسا کیا تھا۔ بلکہ میں آپؐ کو آزمانا چاہتا تھا کہ آپؐ واقعی  
کے رسول ہیں یا نہیں! کیونکہ میں نے توریت میں پڑھا ہے کہ پیغمبر خاتم الانبیاء نہ تو سخن  
مزاج اور نہ ہی تندخو، بدزبان اور یہودہ کلام کرنے والا ہو گا اور وہ ہرگز کسی کو گالی نہیں دے دے اور اندازی طرف دعوت دینے کا ایک اہم عامل ہے، جب اللہ تعالیٰ نے اپنے دو انبیاء،  
(بحار الانوار، ج ۲۳، ص ۳۲۲)

”اُن کلام اور خوش گفتاری، انبیاء اور اولیاء کا شیوه ہے۔ اور دینِ خدا کی تبلیغ اور  
گا“۔ (بحار الانوار، ج ۱۶، ص ۱۶۰)

..... 2..... حضرت امام حسن علیہ السلام ایک دن گھوڑے پر سوار ہو کر ایک کوچ سے گزر رہے  
کہ ایک شامی سے آپؐ کی ملاقات ہوئی۔ وہ شخص معاویہ کے غلط پروپیگنڈہ کی بنا پر دشمن  
اہل بیت بن چکا تھا، اس نے دیکھتے ہی برا بھلا کہنا شروع کر دیا، آپؐ خاموشی کے سامنے  
اس کی باتیں سنتے رہے، جب وہ ختم کر چکا تو امامؐ نے خندہ پیشانی کے ساتھ مسکرا کر فرمایا  
”معلوم ہوتا ہے کہ تم مسافر ہو اور ہمارے دشمنوں کے دھوکے  
میں آکر ایسا کہہ رہے ہو، اگر تمہیں اپنے گھر سے نکال دیا گیا ہے تو ہم

تمہیں گھردیتے ہیں، اگر بھوکے ہو تو ہم تمہیں کھانا کھلاتے ہیں، اگر

اباں لی سفرت ہے تو ہم تمہیں لباس دیتے ہیں۔ آؤ! ہمارے ساتھ  
ہمارے لئے چلوتا کہ وہاں پر تمہاری خاطر تو اضع کی جائے“۔

ہمانی امام حسن علیہ السلام کی یہ باتیں سن کر رونے لگا اور کہنے لگا: ”میں گواہی دیتا ہوں  
اُن ایسا کو اپنے میانے کا وہ خدا کی زمین پر خدا کے خلیفہ ہیں، اب  
اُن ایسا اور آپؐ کے جد امجد علی ابی طالب علیہ السلام امیرے نزدیک دنیا کے بذریعین انسان  
اُن ایسا بندا کی مخلوق میں سے محبوب ترین انسان ہیں“۔

پھر وہ اپنی جگہ سے اٹھا اور حضرت امام حسن علیہ السلام کے ہمراہ اُن کے دولت کدہ پر گیا  
کھڑی کی تھیں، یہ اس لئے نہیں تھیں کہ میں آپؐ سے ناچیز رقم کو واپس لوں اور نہ ہی آپؐ  
کو دکھ و تکلیف دینے کے لئے ایسا کیا تھا۔ بلکہ میں آپؐ کو آزمانا چاہتا تھا کہ آپؐ واقعی

(بحار الانوار، ج ۲۳، ص ۳۲۲)

”اُن کلام اور خوش گفتاری، انبیاء اور اولیاء کا شیوه ہے۔ اور دینِ خدا کی تبلیغ اور  
گا“۔ (بحار الانوار، ج ۱۶، ص ۱۶۰)

”اُن کلام اور خوش گفتاری، انبیاء اور اولیاء کا شیوه ہے۔ اور دینِ خدا کی تبلیغ اور  
گا“۔ (بحار الانوار، ج ۱۶، ص ۱۶۰)

”اُذْهَبَا إِلَى فِرْعَوْنَ إِنَّهُ طَغَىٰ فَقُولَا لَهُ قَوْلًا لَّيْنَا  
لَعْلَهُ يَتَذَكَّرُ أَوْ يَخْشِيٰ .“ (سورہ طہ آیت ۲۲-۲۳)

”تم دونوں فرعون کے پاس جاؤ اور اس سے نرمی کیسا تھا گفتگو  
کرو۔ ہو سکتا ہے کہ وہ ذکرِ خدا کرنے لگے اور اس سے ڈرے“۔

۱۰۷۔ ایں زیدا ایسے لوگوں کے ساتھ  
۱۰۸۔ میں خبردار کر رہا ہے جو برباد لوگوں کے بارے میں خبردار کر رہا ہے  
۱۰۹۔ نہ اب ترملختے ہیں اور ان کی دوستی نے انہیں اس طرح تباہ و برباد کر دیا ہے  
۱۱۰۔ اینی تباہی و بربادی کا ماتم کرتے ہیں۔ ملا حظہ فرمائیے:

يَوْمٍ يَعْصُمُ الظَّالِمُونَ عَلَىٰ يَدِيهِ يَقُولُ يَا لَيْتَنِي  
أَحْدَثَ مَعَ الرَّسُولِ سَبِيلًا ۝ يَا لَيْتَنِي لَمْ أَتَخْدِلْ  
(سورة فرقان - آية ۲۷-۲۸) وَلَا نَخْلِي لَا.

”جس دن ظالم اپنے ہاتھوں کو کائی گا اور کہے گا اے کاش! میں  
بیمرگ کا راستہ اختیار کر لیا ہوتا، اے کاش! فلاں کو اپنا دوست نہ بناتا۔“

اے اور دنیا نے آپ کو بھائیں تاکہ ابھی لوگ ہمارے ساتھ دوستی کریں۔

**اللَّهُ يَصْعَدُ الْكَلِمُ الْطَّيِّبُ.**

~~پڑھ~~ بنابریں اگر انسان نیک اور نرم کلام زبان پر چاری کرے تو خداوند عالم بھی ایسی  
اہل لونت سے اور ناپسندیدہ اور بیہودہ باتوں کو خدا سننے کا روا دار نہیں ہے۔

اور ایسی باتیں کرنے والے کو خدا دوست نہیں رکھتا، کتنی بڑی بات ہے کہ موسن  
زبان سے اللہ کہتا ہے، نماز پڑھتا ہے اور قرآن پاک کی تلاوت کرتا ہے، اُسی زبان

## ۵۔ پذیرش کا علاج:

اس سلسلے میں چند نکات کو بیان کرو دینا ضروری ہے:

1۔ انبیاء اور ائمہ علیہما السلام انسانی روح کے طبیب ہوتے ہیں۔ چونکہ اخلاقی رذائل اور  
بری صفات انسانی روح اور جان کے لئے مرض ہیں۔ لہذا ہمیں چاہیے کہ ہم ان کے فرمان میں  
کو گوش دل سے ہیں اور اپنے روحانی درود کا اعلان کریں۔

حضرت امیر المؤمنین علیہ السلام بذبائی سے پچھے کیلئے تنہیہ کرتے ہوئے فرماتے ہیں:

**أياك وما يستهجن من الكلام فإنه يحبس عليك اللئام وينفر عنك الکرام . (میزان الحکمت، ج ۸، ص ۲۳۶)**

”بُدزبانی اور بے چیائی کی باتوں سے اجتناب کرو، کیونکہ  
بُدزبانی کی وجہ سے پست اور ذلیل لوگ تمہارے گرد جمع ہو جائیں گے<sup>۱</sup>  
اور شریف اور صرزز لوگ تم سے دور بھاگیں گے۔“

یہ اُس امام کا کلام ہے جس نے کبھی بھی کوئی نازی پیا بات منہ سے نہیں نکالی۔  
اس فرمان پر اگر غور کیا جائے تو بد زبانی کا انجام انسان کے ذہن میں مجسم ہو کر آجائے۔  
یعنی اگر انسان بد زبان بن جائے اور زبان پر کنٹرول نہ کرے تو اُس کا یہی نتیجہ  
نکلے گا کہ اتنے چھے اور صاح لمح لوگوں کا رابطہ اُس سے منقطع ہو جائے گا اور لا ابालی اور خداستے  
یہ خبر لوگوں کا اس سے تعلق استوار ہو جائے گا اور وہ اُس کے ساتھی بن جائیں گے اور  
یہ بات تو اظہرِ من الشَّمْس ہے کہ بد کار لوگوں کی ہم شنبی کا انجام اچھا نہیں ہوتا اور انسان  
اس قسم کے لوگوں کی دوستی و ہم شنبی سے اُس وقت پیشہ مان ہوتا ہے جب مذاہمت کو

ساتواں سبق

## غیبت اور تہمت

| صفہ نمبر | مضمون                         | رقم |
|----------|-------------------------------|-----|
| 52       | غیبت اور تہمت کے معنی         | ۱   |
| 53       | قرآن و حدیث میں غیبت کی نہ مت | ۲   |
| 55       | مومن کی غیبت سے بچنا چاہیے    | ۳   |
| 55       | غیبت کے آلات (غیبت کا سرچشمہ) | ۴   |
| 56       | غیبت کے اسباب                 | ۵   |
| 57       | غیبت کا کفارہ                 | ۶   |
| 58       | قرآن و حدیث میں تہمت کی نہ مت | ۷   |

سے فخش، رکیک، نازیبا اور ناروا الفاظ ادا کرے !!

- 3 سکوت اور خاموشی بھی زبان پر کنٹرول کرنے کا ایک ذریعہ ہے۔ جہاں پر حق بات کے بیان کرنے کا موقع نہیں ہوتا وہاں زبان کو بند رکھنا کس قدر اچھا لگتا ہے۔ کیونکہ زیادہ باتیں کرنا اور زبان کو بے لگام چھوڑ دینا ناشائستہ گفتگو کرنے کا سبب بن جاتا ہے۔

حضرت علی علیہ السلام افرماتے ہیں:-

ایاک و کثرة الكلام فانه يكثر الزلل ويورث الملل.

”زیادہ باتیں کرنے سے پھیز کرو، کیونکہ اس سے لغزش زیادہ ہوتی ہے اور سننے والے کے لئے نفرت کا موجب بن جاتی ہیں۔

(میزان الحکمت، ج ۸، ص ۲۳۹)

ایک اور موقع پر حضرت علی علیہ السلام افرماتے ہیں:-

الكلام كالد واء قليله ينفع و كثيرة قاتل .

”گفتگو دوا کی مانند ہے جس کا کم استعمال شفاف بخش اور کثرت موت ہے۔

(میزان الحکمت، ج ۸، ص ۲۳۲)



”تم اپنے بھائی کا ایسی چیز کے ساتھ ذکر کرو جو اسے اپسند

ہے۔

اُن نے پوچھا:

”جو بات میرے مومن بھائی میں پائی جاتی ہے۔ اگر میں اس کا لرلوں تو کیا وہ بھی آپ کی نظر میں غیبت ہے؟“

حضور اکرم ﷺ نے فرمایا:

وَإِنْ كَانَ فِيهِ مَا تَقُولُ فَقَدْ اغْتَبْتَهُ وَإِنْ لَمْ يَكُنْ فِيهِ  
فَقَدْ بَهْتَهُ۔ (جامع السعادات، ج ۲، ص ۳۰۳، چاپ بیروت)  
”جو اُس میں ہے اُس کا ذکر غیبت ہے اور جو اُس میں نہیں ہے  
اُسے بیان کرنا تہمت ہے۔“

### قرآن اور حدیث میں غیبت کی مذمت:

قرآن مجید نے غیبت کی سخت مذمت کی ہے اور اُسے مردہ بھائی کے گوشت  
لما نے کے برابر قرار دیا ہے۔ اور اس سے منع فرمایا ہے۔ ارشاد ہے:

وَلَا يَغْتَبْ بَعْضُكُمْ بَعْضًا ۝ أَيْحِبْ أَحَدُكُمْ أَنْ يَأْكُلَ

لَحْمَ أَخِيهِ مَيْتًا فَكَرِهُتُمُوا ۝

”تم میں سے بعض، بعض کی غیبت نہ کریں۔ آیا تم میں سے کوئی اس  
بات کو پسند کرتا ہے کہ اپنے مردہ بھائی کا گوشت کھائے، اس سے تو تم  
نفرت کرتے ہو۔“ (سورہ حجرات۔ آیت ۱۲)

### غیبت اور تہمت

#### ۱۔ غیبت اور تہمت کے معنی:

”غیبت“ اور ”تہمت“ گناہ کبیرہ اور اخلاقی لحاظ سے بری عادتیں ہیں، مومن کو  
ان کا ارتکاب نہیں کرنا چاہیے۔

”غیبت“ دوسروں کے بارے میں ایسی بات کرنا کہ اگر وہ سن لیں تو انہیں  
تکلیف پہنچے۔

”تہمت“ دوسروں کی طرف ایسے گناہ یا عیب کی نسبت دینا جو ان میں نہ ہو۔  
روایت میں ہے کہ:

رسول ﷺ نے کسی شخص سے پوچھا:

”جانتے ہو کہ ”غیبت“ کیا ہوتی ہے؟“

اس نے جواب دیا:-

”خدا اور اُس کے رسولؐ بہتر جانتے ہیں۔“

تو حضور ﷺ نے فرمایا:

ذکر اخاک بما یکرہ۔

رسول ﷺ سے مقول ہے کہ:

الغيبة اسرع فی دین الرجل المسلم من الاكلة في جوفه .  
(أصول کافی، ج ۲، ص ۵۹)

”مسلمان کے دین (کی تباہی) کے لئے غیبت، اُس کے باطن میں پیدا ہونے والی بیماری سے زیادہ مہلک ہوتی ہے۔“

امیر المؤمنین علیہ السلام فرماتے ہیں:

لا تعود نفسك الغيبة فان معتادها عظيم الجرم .

”خود کو غیبت کا عادی نہ بناؤ، کیونکہ غیبت کے عادی شخص کے لئے بہت بڑی سزا ہے۔“ (شرح غر راحم، ج ۲، ص ۲۹۳)

خداوند متعال کی عبادت و اطاعت جہاں بذات خدا اچھی اور نیک چیز ہے اور اپنے دامن میں آخرت کا ثواب بھی لئے ہوئے ہے، وہاں دوسرے نیک کاموں کی انجام دہی کے لئے بھی راہ ہموار کرتی ہے، اور اس کے بر عکس گناہ اور معصیت خداوندی جہاں بذات خود ایک جرم ہے اور اپنے ساتھ آخرت کا عذاب بھی رکھتی ہے، وہاں بہت سے دوسرے نیک کاموں کی تباہی کا موجب بھی بن جاتی ہے۔

چنانچہ حضرت امام جعفر صادق علیہ السلام فرماتے ہیں کہ:

الغيبة تأكل الحسنات كما تأكل النار الحطب .

”غیبت گناہوں کا وایسے ہی کھا جاتی ہے جیسے آگ لکڑی کو۔“

(مصباح الشریعت، ص ۳۷۶)

## ۱۰۔ نبیت سے بچنا چاہیے:

۱۰۱۔ درمیان برادری کا رشتہ اس بات کا متقاضی ہے کہ ایک مومن اپنے فیض بان و مال اور عزت و آبرو کو نقصان پہنچائے بلکہ دوسرے لوگوں کی دست میں پیدا ہونے والی بیماری سے زیادہ مہلک ہوتی ہے۔

۱۰۲۔ اسی آس کا دفاع کرے، اور اپنے دینی بھائی کی حمایت کرے۔ اسی بنا پر کسی مومن کے لئے مناسب نہیں ہے کہ وہ اپنے مومن بھائی کی عزت و ای پامالی کو، یکتار ہے، اگر کوئی ناس بھجھا انسان اُس کی غیبت کے لئے زبان کھولے تو اس نے باز رکھنا چاہیے۔

۱۰۳۔ سفرت رسول ﷺ فرماتے ہیں:

”آگاہ رہو کہ جو شخص کسی محفل میں اپنے مومن بھائی کی غیبت سنے، اسے چاہیے کہ وہ اس پر احسان کرتے ہوئے غیبت کرنے والے کو اس کام سے روکے، تو اس طرح کرنے سے خداوند عالم اُس کی پانچ ہزار براہیاں دونوں جہانوں میں دور کرے گا اور اگر قدرت رکھنے کے باوجود ایسا نہ کرے تو غیبت کرنے والے گناہوں میں سے ستر گناہ اور سزا اس کے حصے میں آتے ہیں۔“ (وسائل الشیعہ، ج ۸، ص ۶)

## ۱۱۔ غیبت کے آلات (غیبت کا سرچشمہ):

۱۱۱۔ سرف زبان کی نوک ہی غیبت نہیں کرتی کہ جس سے سننے والے کو روحاں دکھہ ہوتا ہے۔ بلکہ ہر قسم کا اشارہ، کنایہ، سر، ہاتھ اور پاؤں کی حرکتیں بھی غیبت میں شمار ہوتی ہیں جن کی لی غیبت کا ارادہ کیا جائے۔

حضرت عائشہ فرماتی ہیں کہ:

”ایک دن ایک عورت ہمارے گھر آئی، جب وہ واپس جا رہی تھی تو میں نے ہاتھ کے اشارے سے کہا کہ اس کا قدح چھوٹا ہے۔“

رسول خدا ﷺ نے فرمایا:

”تم نے اس کی غیبت کی ہے۔“ (جامع السعادات - ج ۲ ص ۳۰۳)

## ۵- غیبت کے اسباب:

غیبت ایک قسم کی روحانی بیماری ہے، جس میں غیبت کرنے والا مختلف اسباب عوامل کی وجہ سے بتلا ہو جاتا ہے۔ حضرت امام جعفر صادق علیہ السلام نے ایک حدیث میں اُس کے دس عوامل ذکر فرمائے ہیں۔ ملاحظہ ہوں:

واصل الغيبة متنوع بعشرة انواع، شفاء غيظ و مساعدة قوم و تهمة و تصدق بلاخبر كشفه وسوء ظن و حسد و سخرية وتعجب و تبرم وتزيين۔ (مصباح الشریعت، ص ۲۰۶)

### غیبت کے سرزدہ ہونے کے دس اسباب ہیں:

1- غصہ اور غیظ و غضب جوانان کے اندر موجود ہوتا ہے۔ وہ غیبت کے ذریعے اُسے ٹھنڈا کر کے خود کو تسکین پہنچاتا ہے۔

2- غیبت کرنے والوں کے گروہ کے ساتھ تعاون اور ہمکاری کرتا ہے۔

3- کسی کو مہم کرنے کے لئے غیبت کا سہارا لیتا ہے۔

۱- اسی لی بات لی تحقیق اور چھان بین کئے بغیر تصدیق کرتا ہے، اُسے پابھا بات لرنے کے لئے غیبت کرتا ہے۔

۲- اسرار پر بدگمانی، اُسے غیبت پر اکساتی ہے۔  
۳- حسد، اُسے غیبت پر بھڑکاتا ہے۔

۴- اسی کاذق اڑانے کے لئے اُس کی غیبت کرتا ہے۔  
۵- اس کا تعجب کرنا بھی غیبت ہے۔

۶- کسی سے تنگ دل ہو جاتا ہے تو اس کی غیبت کرتا ہے۔

۷- اپنی بات کو بنا سنوار کر پیش کرنے کے لئے کسی کی غیبت کرتا ہے۔

## ۱- غیبت کا کفارہ:

پونکہ غیبت خدا کے حرام کردہ امور میں سے ایک ہے۔ لہذا غیبت کرنا خدا کے

۱- امر کا ارتکاب ہے اور پھر یقین اللہ غضب کرنے کے زمرے میں بھی آتی ہے، اور

۲- یہ انسان کی آبرو کو بر باد کرتی ہے لہذا حق الناس پر تجاوز میں بھی شمار ہوتی ہے، اسی لئے

۳- غیبت لرنے والے کو چاہیے کہ پہلے تو وہ خدا کی بارگاہ میں توبہ کرے اور اپنے اس گناہ کی

۴- مانی مانگے، تاکہ خداوند تعالیٰ اُس کے اس گناہ کو بخشن دے اور اُس کی توبہ کو قبول کرے۔

۵- اُس انسان کے حق کا تدارک کرے جس کی اُس نے غیبت کی ہے، اگر وہ زندہ ہے

۶- اُس تک رسائی ممکن ہے اگر اُس کے رنجیدہ خاطر یا غصے ہونے کا موجب نہیں بنتا تو اس

۷- مانی مانگے اور ہر طریقے سے اُسے راضی کرنے کی کوشش کرے اور اگر وہ اس دنیا سے

۸- بہت ہو گیا ہے یا زندہ ہے لیکن اُس تک رسائی مشکل ہے تو خدا سے اُس کیلئے گناہوں کی

بخشش کی دعا کرے، اور اگر اس تک رسائی ممکن ہے لیکن وہ غیبت سن کر ناراضی یا رنجیدو، ماءِ ازیں تہمت لگانے والا یہ جانتا ہے کہ جو تم کی طرف نسبت دے رہا خاطر ہو جاتا ہے، یا فتنہ کھڑا ہونے کا باعث ہوتا ہے تو بھی اس کے لئے استغفار اور گناہوں پر اذکار تھات لے خلاف ہے۔

کی بخشش کی دعا کرے۔

۱۱۰) ایں ہمید نے تہمت کو ”اثم مبین“ (کھلا گناہ) کے نام سے یاد کیا ہے، اور

۱۱۱) ایں ایڈ نے تہمت اکانے والا اچھی طرح جانتا ہے کہ وہ جو کام کر رہا ہے وہ ناجائز اور گناہ

ایک حدیث میں ہے کہ رسول پاک ﷺ سے کسی نے سوال کیا:

”غیبت کا کفارہ کیا ہے؟“

تو آنحضرت ﷺ نے فرمایا:

تستغفر اللہ لمن اغتیبه کلما ذکرتة .

”یعنی جب بھی تم اس شخص کو یاد کرو (جس کی غیبت کی ہے) تو اس کے لئے خدا سے استغفار کرو۔“ (اصول کافی، ج ۲، ص ۶۱)

حضرت امام جعفر صادق علیه السلام فرماتے ہیں:

فَإِنْ اغْتَبْتَ فِيْلَغَ الْمُغْتَبَابَ فَاسْتَحْلِلْ مِنْهُ وَإِنْ لَمْ تَبْلُغْهُ وَلَمْ  
قُلْعَقْيَهْ فَاسْتَغْفِرْ اللَّهَ لَهُ .

”اگر تم نے کسی کی غیبت کی ہے اور وہ اس کے کام تک بھی جا پہنچتی ہے تو تم اس سے معافی مانگ کر بخشش طلب کرو، اور اگر اس تک نہیں پہنچی تو اس کے لئے خدا سے دعائے مغفرت کرو۔“

(مصباح الشریعت، ص ۲۰۵)

۔۔۔ قرآن و حدیث میں تہمت کی مذمت:

جو برائیاں ہم نے غیبت کے لئے ذکر کیں ہیں وہ سب تہمت کے زمرے میں

۰ الدُّنْيَا يُؤْذُونَ الْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنُونَ بِغَيْرِ مَا اكْتَسَبُوا

۱۱۲) اخْتَمَلُوا بِهَتَانًا وَإِثْمًا مُبِينًا

”۱۱۲) اول مومن مردوں اور عورتوں کو ان کے ناکرده گناہوں کی وجہ

۔۔۔ تکالیف پہنچاتے ہیں، وہ بہتان اور کھلم کھلا گناہ کے متهم ہوتے

(سورہ احزاب۔ آیت ۵۸)

حضرت امام جعفر صادق علیہ السلام نے تہمت کو دین و ایمان کے تباہ کرنے والے ماذہ کا

۱۱۳) فرماتے ہیں:

اَذَا اتَهُمُ الْمُؤْمِنُ اخْهَاءُ اَنْهَاثُ الْاِيمَانَ مِنْ قَلْبِهِ كَمَا

۱۱۴) بَهَاثُ الْمُلْحَفِيِّ الْمَاءِ .

”جب مومن اپنے کسی بھائی پر تہمت لگاتا ہے تو اس کے دل

۔۔۔ ایمان یوں نیست و نابود ہو جاتا ہے جس طرح نمک پانی میں گھل

۔۔۔ باتا ہے۔“ (اصول کافی، ج ۲، ص ۶۶)

۱۱۵) حضرت امام رضا علیہ السلام فرماتے ہیں کہ: ”رسول خدا علیہ السلام نے فرمایا:

من بہت مومنا او مومنہ او قال فيه مالیس فيه اقامہ

الله یوم القيمة علی تَلِ مِنْ نَارٍ حتیٰ يخرج مما قال فيه .  
 ”جو شخص کسی مومن مرد یا عورت پر تھمت لگاتا ہے یا اُس کے بارے میں کوئی ایسی بات کرتا ہے جو اُس میں نہیں ہے تو خداوند عالم اسے بروز قیامت، آگ کے ایک ٹیلے پر اُس وقت تک کھڑا رکھے گا جب تک وہ اس سے عہدہ برآ نہیں ہو جائے گا (اپنی باتوں کا ثبوت پیش نہیں کرے گا) اور یہ بات واضح ہے کہ وہ اس کا ثبوت تو نہیں پیش کر سکے گا، لہذا عذاب میں ہمیشہ رہے گا۔“

(بخار الانوار، ج ۵۷، ص ۱۹۲)

دعا ہے کہ خداوند عالم ہمیں ان دونوں گناہوں سے محفوظ رکھے آمین۔



## آٹھواں اور نوام سبق اخوت اور اتحاد

| صفحہ نمبر | مضمون                          |
|-----------|--------------------------------|
| 62        | مقدمہ                          |
| 63        | اخوت، ایک خدائی نعمت           |
| 64        | دینی بھائیوں کے حقوق           |
| 66        | بہترین بھائی                   |
| 67        | اتحاد، ایک قرآنی حکم           |
| 68        | فرقہ بندی کے خطرات             |
| 71        | افرقہ پردازی، مفسدین کا شیوه   |
| 72        | فرقہ بندی، خدا کا ایک عذاب ہے۔ |

## اخوت اور اتحاد

### ۱۔ مقدمہ:

رسول ﷺ کے مکہ سے مدینہ کی طرف ہجرت کے فوراً بعد اور حکومتِ اسلامی کی تشکیل کے آغاز ہی میں خداوند عالم نے مومنین کو آپس میں بھائی کے نام سے فرمایا۔ ارشاد ہے:

**إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ إِخْوَةٌ فَاصْلِحُوهُا بَيْنَ أَخْوَيْكُمْ.**

”یقیناً تمام مومنین آپس میں بھائی ہیں، لہذا تم اپنے بھائیوں کے درمیان صلح کر دیا کرو۔“ (سورہ حجرات۔ آیت ۱۰)

رسول ﷺ نے بھی اسی آیت کی بنیاد پر اپنے صحابہؓ کرام کے درمیان اخوت و بھائی چارگی قائم کی اور حضرت علیؓ کو اپنا بھائی بنایا۔

(سیرت ابن ہشام، ج ۱، ص ۵)

بھائی چارے کی یہ رسم محض لفظی کا روائی نہیں تھی بلکہ اس کے عملی انجام کو پیش کر کھا گیا تھا۔ اس طرح کے رشتے سے مومنین کا ایک دوسرے پر حق پیدا ہو گیا، وہ مشکل میں ایک دوسرے کا ہاتھ بٹاتے تھے، کسی مومن کی غیر حاضری کی صورت میں اس کا من بھائی اس کے گھر یا امور اور مال کی نگہداشت کرتا تھا، اس قسم کا رشتہ دنیا میں کسی اور میں نہیں ملتا اور یہ خصوصیت صرف اور صرف اسلام کو ہی حاصل ہے۔

اسی طرح مسلمانانِ عالم خدائی محبت کے رشتے کے تحت ایک دوسرے نسلک ہیں اور ان کے دل ایک دوسرے سے اس طرح نزدیک ہیں، گویا سب کا دل ہی ہے اور صرف خدائی کی خوشنودگی کے لئے دھڑکتا ہے۔

مسلمانوں کے درمیان تفرقہ یا جدائی ایک بے معنی سی بات ہے۔ ایک دوسرے اُنی اور غنی میں مومنین برابر کے شریک ہیں۔ بقولِ شاعر۔

جسمشان معدود ولیکن جان یکی  
میں میں حدولی ایمان یکی  
۱۰۸  
۱۰۹  
۱۱۰  
۱۱۱  
۱۱۲  
۱۱۳  
۱۱۴  
۱۱۵  
۱۱۶  
۱۱۷  
۱۱۸  
۱۱۹  
۱۲۰  
۱۲۱  
۱۲۲  
۱۲۳  
۱۲۴  
۱۲۵  
۱۲۶  
۱۲۷  
۱۲۸  
۱۲۹  
۱۳۰  
۱۳۱  
۱۳۲  
۱۳۳  
۱۳۴  
۱۳۵  
۱۳۶  
۱۳۷  
۱۳۸  
۱۳۹  
۱۴۰  
۱۴۱  
۱۴۲  
۱۴۳  
۱۴۴  
۱۴۵  
۱۴۶  
۱۴۷  
۱۴۸  
۱۴۹  
۱۵۰  
۱۵۱  
۱۵۲  
۱۵۳  
۱۵۴  
۱۵۵  
۱۵۶  
۱۵۷  
۱۵۸  
۱۵۹  
۱۶۰  
۱۶۱  
۱۶۲  
۱۶۳  
۱۶۴  
۱۶۵  
۱۶۶  
۱۶۷  
۱۶۸  
۱۶۹  
۱۷۰  
۱۷۱  
۱۷۲  
۱۷۳  
۱۷۴  
۱۷۵  
۱۷۶  
۱۷۷  
۱۷۸  
۱۷۹  
۱۸۰  
۱۸۱  
۱۸۲  
۱۸۳  
۱۸۴  
۱۸۵  
۱۸۶  
۱۸۷  
۱۸۸  
۱۸۹  
۱۹۰  
۱۹۱  
۱۹۲  
۱۹۳  
۱۹۴  
۱۹۵  
۱۹۶  
۱۹۷  
۱۹۸  
۱۹۹  
۲۰۰  
۲۰۱  
۲۰۲  
۲۰۳  
۲۰۴  
۲۰۵  
۲۰۶  
۲۰۷  
۲۰۸  
۲۰۹  
۲۱۰  
۲۱۱  
۲۱۲  
۲۱۳  
۲۱۴  
۲۱۵  
۲۱۶  
۲۱۷  
۲۱۸  
۲۱۹  
۲۲۰  
۲۲۱  
۲۲۲  
۲۲۳  
۲۲۴  
۲۲۵  
۲۲۶  
۲۲۷  
۲۲۸  
۲۲۹  
۲۳۰  
۲۳۱  
۲۳۲  
۲۳۳  
۲۳۴  
۲۳۵  
۲۳۶  
۲۳۷  
۲۳۸  
۲۳۹  
۲۴۰  
۲۴۱  
۲۴۲  
۲۴۳  
۲۴۴  
۲۴۵  
۲۴۶  
۲۴۷  
۲۴۸  
۲۴۹  
۲۵۰  
۲۵۱  
۲۵۲  
۲۵۳  
۲۵۴  
۲۵۵  
۲۵۶  
۲۵۷  
۲۵۸  
۲۵۹  
۲۶۰  
۲۶۱  
۲۶۲  
۲۶۳  
۲۶۴  
۲۶۵  
۲۶۶  
۲۶۷  
۲۶۸  
۲۶۹  
۲۷۰  
۲۷۱  
۲۷۲  
۲۷۳  
۲۷۴  
۲۷۵  
۲۷۶  
۲۷۷  
۲۷۸  
۲۷۹  
۲۸۰  
۲۸۱  
۲۸۲  
۲۸۳  
۲۸۴  
۲۸۵  
۲۸۶  
۲۸۷  
۲۸۸  
۲۸۹  
۲۹۰  
۲۹۱  
۲۹۲  
۲۹۳  
۲۹۴  
۲۹۵  
۲۹۶  
۲۹۷  
۲۹۸  
۲۹۹  
۳۰۰  
۳۰۱  
۳۰۲  
۳۰۳  
۳۰۴  
۳۰۵  
۳۰۶  
۳۰۷  
۳۰۸  
۳۰۹  
۳۱۰  
۳۱۱  
۳۱۲  
۳۱۳  
۳۱۴  
۳۱۵  
۳۱۶  
۳۱۷  
۳۱۸  
۳۱۹  
۳۲۰  
۳۲۱  
۳۲۲  
۳۲۳  
۳۲۴  
۳۲۵  
۳۲۶  
۳۲۷  
۳۲۸  
۳۲۹  
۳۳۰  
۳۳۱  
۳۳۲  
۳۳۳  
۳۳۴  
۳۳۵  
۳۳۶  
۳۳۷  
۳۳۸  
۳۳۹  
۳۴۰  
۳۴۱  
۳۴۲  
۳۴۳  
۳۴۴  
۳۴۵  
۳۴۶  
۳۴۷  
۳۴۸  
۳۴۹  
۳۵۰  
۳۵۱  
۳۵۲  
۳۵۳  
۳۵۴  
۳۵۵  
۳۵۶  
۳۵۷  
۳۵۸  
۳۵۹  
۳۶۰  
۳۶۱  
۳۶۲  
۳۶۳  
۳۶۴  
۳۶۵  
۳۶۶  
۳۶۷  
۳۶۸  
۳۶۹  
۳۷۰  
۳۷۱  
۳۷۲  
۳۷۳  
۳۷۴  
۳۷۵  
۳۷۶  
۳۷۷  
۳۷۸  
۳۷۹  
۳۸۰  
۳۸۱  
۳۸۲  
۳۸۳  
۳۸۴  
۳۸۵  
۳۸۶  
۳۸۷  
۳۸۸  
۳۸۹  
۳۹۰  
۳۹۱  
۳۹۲  
۳۹۳  
۳۹۴  
۳۹۵  
۳۹۶  
۳۹۷  
۳۹۸  
۳۹۹  
۴۰۰  
۴۰۱  
۴۰۲  
۴۰۳  
۴۰۴  
۴۰۵  
۴۰۶  
۴۰۷  
۴۰۸  
۴۰۹  
۴۱۰  
۴۱۱  
۴۱۲  
۴۱۳  
۴۱۴  
۴۱۵  
۴۱۶  
۴۱۷  
۴۱۸  
۴۱۹  
۴۲۰  
۴۲۱  
۴۲۲  
۴۲۳  
۴۲۴  
۴۲۵  
۴۲۶  
۴۲۷  
۴۲۸  
۴۲۹  
۴۳۰  
۴۳۱  
۴۳۲  
۴۳۳  
۴۳۴  
۴۳۵  
۴۳۶  
۴۳۷  
۴۳۸  
۴۳۹  
۴۴۰  
۴۴۱  
۴۴۲  
۴۴۳  
۴۴۴  
۴۴۵  
۴۴۶  
۴۴۷  
۴۴۸  
۴۴۹  
۴۴۱۰  
۴۴۱۱  
۴۴۱۲  
۴۴۱۳  
۴۴۱۴  
۴۴۱۵  
۴۴۱۶  
۴۴۱۷  
۴۴۱۸  
۴۴۱۹  
۴۴۲۰  
۴۴۲۱  
۴۴۲۲  
۴۴۲۳  
۴۴۲۴  
۴۴۲۵  
۴۴۲۶  
۴۴۲۷  
۴۴۲۸  
۴۴۲۹  
۴۴۳۰  
۴۴۳۱  
۴۴۳۲  
۴۴۳۳  
۴۴۳۴  
۴۴۳۵  
۴۴۳۶  
۴۴۳۷  
۴۴۳۸  
۴۴۳۹  
۴۴۴۰  
۴۴۴۱  
۴۴۴۲  
۴۴۴۳  
۴۴۴۴  
۴۴۴۵  
۴۴۴۶  
۴۴۴۷  
۴۴۴۸  
۴۴۴۹  
۴۴۵۰  
۴۴۵۱  
۴۴۵۲  
۴۴۵۳  
۴۴۵۴  
۴۴۵۵  
۴۴۵۶  
۴۴۵۷  
۴۴۵۸  
۴۴۵۹  
۴۴۶۰  
۴۴۶۱  
۴۴۶۲  
۴۴۶۳  
۴۴۶۴  
۴۴۶۵  
۴۴۶۶  
۴۴۶۷  
۴۴۶۸  
۴۴۶۹  
۴۴۷۰  
۴۴۷۱  
۴۴۷۲  
۴۴۷۳  
۴۴۷۴  
۴۴۷۵  
۴۴۷۶  
۴۴۷۷  
۴۴۷۸  
۴۴۷۹  
۴۴۸۰  
۴۴۸۱  
۴۴۸۲  
۴۴۸۳  
۴۴۸۴  
۴۴۸۵  
۴۴۸۶  
۴۴۸۷  
۴۴۸۸  
۴۴۸۹  
۴۴۹۰  
۴۴۹۱  
۴۴۹۲  
۴۴۹۳  
۴۴۹۴  
۴۴۹۵  
۴۴۹۶  
۴۴۹۷  
۴۴۹۸  
۴۴۹۹  
۴۴۱۰۰  
۴۴۱۱۰  
۴۴۱۲۰  
۴۴۱۳۰  
۴۴۱۴۰  
۴۴۱۵۰  
۴۴۱۶۰  
۴۴۱۷۰  
۴۴۱۸۰  
۴۴۱۹۰  
۴۴۲۰۰  
۴۴۲۱۰  
۴۴۲۲۰  
۴۴۲۳۰  
۴۴۲۴۰  
۴۴۲۵۰  
۴۴۲۶۰  
۴۴۲۷۰  
۴۴۲۸۰  
۴۴۲۹۰  
۴۴۳۰۰  
۴۴۳۱۰  
۴۴۳۲۰  
۴۴۳۳۰  
۴۴۳۴۰  
۴۴۳۵۰  
۴۴۳۶۰  
۴۴۳۷۰  
۴۴۳۸۰  
۴۴۳۹۰  
۴۴۴۰۰  
۴۴۴۱۰  
۴۴۴۲۰  
۴۴۴۳۰  
۴۴۴۴۰  
۴۴۴۵۰  
۴۴۴۶۰  
۴۴۴۷۰  
۴۴۴۸۰  
۴۴۴۹۰  
۴۴۵۰۰  
۴۴۵۱۰  
۴۴۵۲۰  
۴۴۵۳۰  
۴۴۵۴۰  
۴۴۵۵۰  
۴۴۵۶۰  
۴۴۵۷۰  
۴۴۵۸۰  
۴۴۵۹۰  
۴۴۶۰۰  
۴۴۶۱۰  
۴۴۶۲۰  
۴۴۶۳۰  
۴۴۶۴۰  
۴۴۶۵۰  
۴۴۶۶۰  
۴۴۶۷۰  
۴۴۶۸۰  
۴۴۶۹۰  
۴۴۷۰۰  
۴۴۷۱۰  
۴۴۷۲۰  
۴۴۷۳۰  
۴۴۷۴۰  
۴۴۷۵۰  
۴۴۷۶۰  
۴۴۷۷۰  
۴۴۷۸۰  
۴۴۷۹۰  
۴۴۸۰۰  
۴۴۸۱۰  
۴۴۸۲۰  
۴۴۸۳۰  
۴۴۸۴۰  
۴۴۸۵۰  
۴۴۸۶۰  
۴۴۸۷۰  
۴۴۸۸۰  
۴۴۸۹۰  
۴۴۹۰۰  
۴۴۹۱۰  
۴۴۹۲۰  
۴۴۹۳۰  
۴۴۹۴۰  
۴۴۹۵۰  
۴۴۹۶۰  
۴۴۹۷۰  
۴۴۹۸۰  
۴۴۹۹۰  
۴۴۱۰۰۰  
۴۴۱۱۰۰  
۴۴۱۲۰۰  
۴۴۱۳۰۰  
۴۴۱۴۰۰  
۴۴۱۵۰۰  
۴۴۱۶۰۰  
۴۴۱۷۰۰  
۴۴۱۸۰۰  
۴۴۱۹۰۰  
۴۴۲۰۰۰  
۴۴۲۱۰۰  
۴۴۲۲۰۰  
۴۴۲۳۰۰  
۴۴۲۴۰۰  
۴۴۲۵۰۰  
۴۴۲۶۰۰  
۴۴۲۷۰۰  
۴۴۲۸۰۰  
۴۴۲۹۰۰  
۴۴۳۰۰۰  
۴۴۳۱۰۰  
۴۴۳۲۰۰  
۴۴۳۳۰۰  
۴۴۳۴۰۰  
۴۴۳۵۰۰  
۴۴۳۶۰۰  
۴۴۳۷۰۰  
۴۴۳۸۰۰  
۴۴۳۹۰۰  
۴۴۴۰۰۰  
۴۴۴۱۰۰  
۴۴۴۲۰۰  
۴۴۴۳۰۰  
۴۴۴۴۰۰  
۴۴۴۵۰۰  
۴۴۴۶۰۰  
۴۴۴۷۰۰  
۴۴۴۸۰۰  
۴۴۴۹۰۰  
۴۴۵۰۰۰  
۴۴۵۱۰۰  
۴۴۵۲۰۰  
۴۴۵۳۰۰  
۴۴۵۴۰۰  
۴۴۵۵۰۰  
۴۴۵۶۰۰  
۴۴۵۷۰۰  
۴۴۵۸۰۰  
۴۴۵۹۰۰  
۴۴۶۰۰۰  
۴۴۶۱۰۰  
۴۴۶۲۰۰  
۴۴۶۳۰۰  
۴۴۶۴۰۰  
۴۴۶۵۰۰  
۴۴۶۶۰۰  
۴۴۶۷۰۰  
۴۴۶۸۰۰  
۴۴۶۹۰۰  
۴۴۷۰۰۰  
۴۴۷۱۰۰  
۴۴۷۲۰۰  
۴۴۷۳۰۰  
۴۴۷۴۰۰  
۴۴۷۵۰۰  
۴۴۷۶۰۰  
۴۴۷۷۰۰  
۴۴۷۸۰۰  
۴۴۷۹۰۰  
۴۴۸۰۰۰  
۴۴۸۱۰۰  
۴۴۸۲۰۰  
۴۴۸۳۰۰  
۴۴۸۴۰۰  
۴۴۸۵۰۰  
۴۴۸۶۰۰  
۴۴۸۷۰۰  
۴۴۸۸۰۰  
۴۴۸۹۰۰  
۴۴۹۰۰۰  
۴۴۹۱۰۰  
۴۴۹۲۰۰  
۴۴۹۳۰۰  
۴۴۹۴۰۰  
۴۴۹۵۰۰  
۴۴۹۶۰۰  
۴۴۹۷۰۰  
۴۴۹۸۰۰  
۴۴۹۹۰۰  
۴۴۱۰۰۰۰  
۴۴۱۱۰۰۰۰  
۴۴۱۲۰۰۰۰  
۴۴۱۳۰۰۰۰  
۴۴۱۴۰۰۰۰  
۴۴۱۵۰۰۰۰  
۴۴۱۶۰۰۰۰  
۴۴۱۷۰۰۰۰  
۴۴۱۸۰۰۰۰  
۴۴۱۹۰۰۰۰  
۴۴۲۰۰۰۰۰  
۴۴۲۱۰۰۰۰  
۴۴۲۲۰۰۰۰  
۴۴۲۳۰۰۰۰  
۴۴۲۴۰۰۰۰  
۴۴۲۵۰۰۰۰  
۴۴۲۶۰۰۰۰  
۴۴۲۷۰۰۰۰  
۴۴۲۸۰۰۰۰  
۴۴۲۹۰۰۰۰  
۴۴۳۰۰۰۰۰  
۴۴۳۱۰۰۰۰  
۴۴۳۲۰۰۰۰  
۴۴۳۳۰۰۰۰  
۴۴۳۴۰۰۰۰  
۴۴۳۵۰۰۰۰  
۴۴۳۶۰۰۰۰  
۴۴۳۷۰۰۰۰  
۴۴۳۸۰۰۰۰  
۴۴۳۹۰۰۰۰  
۴۴

ایک نعمت کا شکر ایک مخصوص شکر ہوتا ہے، اخوت اور بھائی چارے کی نعمت کا شکر یہ ہے کہ اسلام کے اس حیات پر حکم کے تحت اسلامی احکام پر عمل کیا جائے اور اپنے دینی بھائیوں کے حقوق کا احترام کیا جائے، ان حقوق میں سے چند کی طرف ہم ذیل میں اشارہ کرتے ہیں۔

### ۳۔ دینی بھائیوں کے حقوق:

حضرت امام جعفر صادق علیہ السلام مومن کے حق کی ادائیگی کو ایک بہت بڑی عبادت سے تعبیر فرماتے ہیں۔ چنانچہ ارشاد ہے:

ما عبد الله بشی افضل من اداء حق المومن۔

”مومن کے حق کی ادائیگی سے افضل خدا کی کوئی اور عبادت نہیں ہے۔“

(أصول کافی مترجم، ج ۳، ص ۲۷)

اس لی قسم کا اعتبار کرو، اُس کی دعوت کو قبول کرو، اُس کی بیماری میں عیادت کرو،

باز میں شرکت کرو، اگر اسے کوئی ضرورت درپیش ہو تو اُس کے اظہار سے

یا الرد، اگر تم نے ایسا کر دیا تو یقین کرو کہ تم نے اپنی دوستی کو مضبوط اور محکم

(أصول کافی (اردو) ج ۳، ص ۲۲۶)

مومن کے حقوق میں ہمدرجہ ذیل امور کو بھی شامل کیا جا سکتا ہے:

..... اور خیرخواہی:

حضرت امام جعفر صادق علیہ السلام فرماتے ہیں:

لَبِّ الْمُؤْمِنِ عَلَى الْمُؤْمِنِ إِنْ يَنْاصِحْهُ

..... اُن پر واجب ہے کہ وہ دوسرے مومن کے لئے خیرخواہ ہو۔

(أصول کافی (اردو) ج ۳، ص ۲۹۶)

### ۴۔ بانی اور احترام:

حضرت رسول ﷺ سے روایت ہے کہ:

سَفِيْ أَمْتِيْ عَبْدَ الْعَطْفِ اخَاهَ فِي اللَّهِ بِشَئِيْ مِنْ لَطْفِ اخْدَمِهِ

اللَّهُ مِنْ خَدَمِ الْجَنَّةِ۔

”بیہی امت میں کوئی بندہ ایسا نہیں ہے جو خدا کی رضا کی خاطر اپنے

مومن کے سات حق  
ایک اور روایت میں حضرت امام جعفر صادق علیہ السلام کی طرف سے مومن کے سات حق بتائے گئے ہیں:

1..... جو کچھ تم اپنے لئے پسند کرتے ہو، اپنے مومن بھائی کے لئے بھی وہی چیز پسند کرو، اور جو اپنے لئے پسند نہیں کرتے اُس کے لئے بھی پسند نہ کرو۔

2..... جو بات اُس کی ناراضگی کا سبب ہے، اُس سے پرہیز کرو اور اُس کی خوشنود حاصل کرنے کی کوشش کرو اور اُس کی باتوں پر عمل کرو۔

3..... اپنی جان، مال، ہاتھ، پاؤں اور زبان کے ساتھ اُس کی مدد کرو۔

4..... اُس کی آنکھ کی مانند بنو اور اُس کی راہنمائی کرو۔

5..... ایسا نہ ہو کہ تم تو سیر و سیراب رہو اور وہ بھوکا اور پیاسا رہ جائے، تم کپڑے پہنوا

١۔ خیر اخوانک من دلک علی هدیٰ واکسک تقیٰ  
وصدق عن اتباعه هوی۔

”تمہارا بہترین بھائی وہ ہے جو تمہیں ہدایت اور راہ راست کی راہنمائی  
کرے، تمہاری پرہیزگاری میں اضافہ کرے اور تمہیں خواہشاتِ نفسانی  
کی پیروی سے باز رکھے۔“ (شرح غرر الحکم، ج ۷، ص ۸)

٢۔ خیر اخوانک من دعاک الی صدق المقال بصدق  
مقالات وندبک الی افضل الاعمال بحسن اعمالہ۔

”تمہارا بہترین بھائی وہ ہے جو اپنی سچی باتوں کے ذریعے تمہیں سچ  
بولنے کی دعوت دے، اور اپنے اچھے کردار کے ذریعے تمہیں نیک  
کاموں کی طرف پکارتے۔“ (شرح غرر الحکم، ج ۷، ص ۹)

٣۔ خیر الاخوان من کانت فی الله مودته۔  
”بہترین بھائی (اور دوست) وہ ہے جس کی دوستی خدا کے لئے ہو۔“  
(شرح غرر الحکم، ج ۷، ص ۹)

## ۵۔ اتحاد، ایک قرآنی حکم:

اتحاد و اتفاق میں برادری کا راز مضمرا ہے، جب اسلامی معاشرے کے تمام افراد  
اللّٰہ میں برادری اور اخوت کا مظاہرہ کریں گے تو ان کے درمیان بھی وسیع پیمانے پر اتحاد  
و اتفاق میں آنلی پیدا ہوگی۔

عزت و وقار اور سر بلندی اور سرفرازی کا جامہ ایسے معاشرے کے لئے زیبا ہے  
۱۔ افراد کے دل اور افکار ایک ہوں، تفرقہ اور جدائی سے پرہیز کرتے ہوں، آپس  
۲۔ بان ہوں اور سینوں سے کینوں اور کدوں توں کو ان کھاڑی پچھینا ہو۔

بھائی پر مہربانی کرے مگر یہ کہ خداوند عالم بہشت کے خدمت گاروں  
میں سے کچھ خدمت گاراؤں کے لئے بھیج دیتا ہے۔

(أصول کافی (اردو) ج ۳، ص ۲۹۲)

## 3۔ حاجت براری:

حضرت امام محمد باقر علیہ السلام سے منقول ہے کہ:  
خداوند عالم نے حضرت موسیٰ علیہ السلام کی طرف وحی فرمائی کہ: ”میرے  
بندوں میں سے کچھ ایسے بھی ہیں جو ”حسنة“، یعنی نیکی کے ذریعے میرا  
قرب حاصل کرتے ہیں، اور میں انہیں بہشت کا حاکم بناؤں گا۔“

موسیٰ علیہ السلام نے عرض کیا: ”خداوند اور ”حسنة“، یعنی نیکی کیا ہے؟“  
خداوند تعالیٰ نے فرمایا: ”کسی مومن کا اپنے مومن بھائی کے لئے اس  
کی حاجت براری کے لئے چل پڑنا خواہ وہ حاجت پوری ہو یانہ ہو۔“

(أصول کافی (اردو) ج ۳، ص ۲۸۱)

## 4۔ خوش کرنا:

حضرت رسالت مبارکہ علیہ السلام فرماتے ہیں:  
ان احب الاعمال الی اللہ عزوجل ادخال السرور علی  
المومنین۔

(أصول کافی (اردو) ج ۳، ص ۲۸۱)

”یقیناً خدا کے نزدیک بہترین عمل، مومنین کو مسرور کرنا ہے۔“

## ۵۔ بہترین بھائی:

هم یہاں امیر المؤمنین علیہ السلام کے فرمان کی روشنی میں ایک بہترین بھائی کی چند

صفات کو بیان کر رہے ہیں:

(سورہ انعام۔ آیت ۱۵۳)

”او، يَمْرَا سِيدُهَا رَسْتَهُ هُوَ، لَهُذَا تَمَّ اسْكَنَتِي پَيْرُوی کرو اور دوسری اس کی پیروی نہ کرو کہ تمہیں اس کی راہ سے متفرق کر دیں گی، مدد اور تعالیٰ تمہیں حکم دیتا ہے کہ شاید تم پر ہیز گار بن جاؤ۔“

**ذلت رخصت ہو جاتی ہے:**

”ذلت و اقتداء کاراز وحدت اور اتحاد میں مضر ہے، جبکہ اس کے برعکس ضعف و اتنا ف و انتشار کا نتیجہ ہوتی ہے۔

پناہ پر قرآن مجید مسلمانوں کو باہمی اختلاف سے باز رکھنے کے ساتھ اس کے ایام سے بھی خبردار کر رہا ہے۔ ارشاد ہے:

اَتَلْيَعُوا اللَّهُ وَرَسُولَهُ وَلَا تَنَازَّ عُوْنَاً فَتَفَشَّلُوا وَتَذَهَّبَ رِيْحُكُمْ۔  
(سورہ انفال۔ آیت ۲۶)

”ند اور اس کے رسول کی اطاعت کرو، اور آپس میں جھگڑا نہ کرو کہ اس طرح تم سست ہو جاؤ گے، اور تمہاری عظمت کی روح تم سے دور ہو جائے گی۔“

**ذلت:**

جو ملت وحدت کی حامل ہوتی ہے وہ دوسری طاقتوں کی یلغار سے محفوظ رہتی ہے اور اس کی طرف آنکھ اٹھا کر دیکھنے کی جرأت نہیں ہوتی۔ لیکن اگر اتحاد کا دامن چھوڑ دے اور ماشرے کی عزت و عظمت اور حشمت و شوکت خاک میں مل جاتی ہے اور وہ اغیار کی یلغار یورش کا تختہ مشق بن جاتی ہے، تاریخ ہمارے اس دعوے کی گواہ ہے اور حضرت امیر اوزین علی صلی اللہ علیہ وسلم نجح البلاغہ کے ایک خطبہ میں اس چیز کو اس طرح بیان فرماتے ہیں:

”اب ذرا اسماعیلؑ کی اولاد، اسحاقؑ کے فرزندوں اور یعقوبؑ کے بیٹوں کے حالات

اتحاد اور اتفاق ایسی چیز ہے جس کے بارے میں قرآن مجید نے بڑی تاکید کی ہے۔ ارشاد ہے:

وَ اغْتَصِمُوا بِحَبْلِ اللَّهِ جَمِيعًا وَلَا تَفَرَّقُوا.

”سب (مل کر) خدا کی رسی کو مضبوطی سے پکڑ لو اور ایک دوسرے سے جدا ہی اختیار نہ کرو۔“  
(سورہ آل عمران۔ آیت ۱۰۳)

پھر فرماتا ہے:

وَ لَا تَكُونُوا كَالَّذِينَ تَفَرَّقُوا وَ اخْتَلَفُوا مِنْ بَعْدِ مَا جَاءَهُمْ  
البَيِّنُتْ۔  
(سورہ آل عمران۔ آیت ۱۰۵)

”تم (مسلمان) ہدایت کی روشن آیات اور نشانیوں کے آجائے کے بعد تفرقہ اور اختلاف کی راہوں کو اختیار نہ کرو۔“

## ۲۔ فرقہ بندی کے خطرات:

مسلمانوں کا ایک دوسرے کے خلاف فرقہ بندی اور باہمی اختلاف کے بہت سے نقصانات ہیں۔ جن میں سے چند یہاں بیان کئے جاتے ہیں۔

### ۱۔ صراط مستقیم سے ہٹ جانا:

جب رشتہ وحدت ٹوٹ جاتا ہے تو انسان کوشک کی طرف کھینچ کر لے جانے کے لئے شیطان کو آسانی ہو جاتی ہے، اور انسانی تخلیق کا جو اصل مقصد ہے یعنی خدا کی عبادت اور توحید کے بتائے ہوئے راستوں پر چلنے، اس سے ہٹ کروہ طاغوت کی اطاعت کرنے لگتا ہے۔ اس سلسلے میں قرآن مجید فرماتا ہے:

وَ آنَ هَذَا صِرَاطٌ مُسْتَقِيمًا فَاتَّبِعُوهُ وَ لَا تَتَّبِعُوا السُّبُلَ  
فَتَفَرَّقَ بِكُمْ عَنْ سَبِيلِهِ ذُلِكُمْ وَصَمَرْ بِهِ لَعْلَكُمْ

## انزف پردازی، مفردین کا شیوه:

۱۔ نسلکر اور اتحاد کی دولت سے مالا مال معاشرے کو منتشر اور پرا گنڈہ کرنا ایسے

۲۔ ای ناسر کا شیوه ہے جس کے دل و دماغ میں عالمی سطح پر لوت مار کرنے کا سودہ

۳۔ اقوامِ عالم کو اپنا محاکوم بنانے کی فکر میں ہے، چونکہ کسی قوم پر شق پانا اور اُسے

۴۔ ایسی مرحلے میں ممکن نہیں ہے، لہذا مرحلے وار اپنے مذموم مقاصد کو حاصل کرنے

۵۔ ان کے درمیان فرقہ واریت کا شق بودیتے ہیں، پھر آہستہ آہستہ ان کے جان

۶۔ مالک ڈالنا شروع کر دیتے ہیں اور اس طرح ان پر مسلط ہو جاتے ہیں، فرعون،

۷۔ اس کی روشن دلیل ہے جس کے بارے میں قرآن کہتا ہے:

الْفِرْعَوْنَ عَلَا فِي الْأَرْضِ وَ جَعَلَ أَهْلَهَا شِيعَا  
إِنْضَعِيفُ طَائِفَةً مِنْهُمْ يُذَبِّحُ أَبْنَائَهُمْ وَ يَسْتَخِي  
أَبْنَائَهُمْ إِنَّهُ كَانَ مِنَ الْمُفْسِدِينَ.

بے شک فرعون نے زمین میں بہت سر اٹھایا تھا، اور اس نے وہاں  
لے رہنے والوں کو کئی گروہوں میں باشٹ دیا تھا، ان میں سے ایک  
گروہ کو عاجز اور کمزور بھج لیا تھا اور ان کے بیٹوں کو ذبح کر دیتا تھا اور  
ان لی عورتوں کو (بیٹوں کو) زندہ چھوڑ دیتا تھا، بے شک وہ بھی  
(سورہ قصص آیت ۲۳)

ان نتیجت کے پیش نظر، مسلمانوں پر واجب ہے کہ وہ بیداری اور ہوشیاری کا اور اپنی یا کوئی ڈر تفرقہ پرداز اور مفسدوں کے ہاتھوں میں نہ دیں۔

سے عبرت و نصیحت حاصل کرو، (اقوام و ملک کے) حالات کس قدر ملتے جنتے اور طور طریقے کتنے یکساں ہیں، ان کے منتشر اور پرا گندہ ہو جانے کی صورت میں جو واقعات رونما ہوئے، ان میں غور کرو، کہ جب کسری (شاہان عجم) اور قیصر (سلاطین روم) ان پر حکمران تھے۔ وہ انہیں اطراف عالم کے سبزہ زاروں، عراق کے دریاؤں اور دنیا کی شادابیوں سے خاردار جھاڑیوں، ہواویں کے بے روک گزر گا ہوں اور معیشت کی دشواریوں کی طرف دھکیل دیتے تھے اور آخر انہیں فقیر و نادار اور زخمی پیچھو والے اوتھوں کا چرواحا اور بالوں کی جھونپڑیوں کا باشندہ بننا کر جھوڑ دیتے تھے، ان کے گھر بار دنیا سے بڑھ کر خستہ و خراب اور ان کے ٹھکانے خشک سالیوں سے تباہ حال تھے۔ نہ ان کی کوئی آواز تھی جس کے پروپال کا سہارا لیں۔ نہ انس و محبت کی چھاؤں تھی جس کے بل بوتے پر بھروسہ کریں، ان کے حالات پرا گندہ، ہاتھ الگ الگ تھے، کثرت و جمیعت بیٹھی، جانگداز، مصیبتیوں اور جہالت کی اتھ بہتہ تھوڑی میں پڑے ہوئے تھے، اور وہیوں کہ لڑکیاں زندہ درگور تھیں (گھر گھر) مورتی کی پوچاہوئی تھی۔ رشتے ناتے توڑے جا پکے تھے۔ اور لوٹ کھسوٹ کی گرم بازاری تھی۔ (نیج البلاغہ خطبہ ۱۹۲ اخطبہ قاصہ)

بقول مولانا روم:

لدت پیغمبر لہ اندر شاق عرش  
ذلت اولاد آدم بھی خلاف  
حضرت پیغمبر اکرم ﷺ نے فرمایا کہ عرش کے ستوں پر نور کے کاتب نے یہ لکھ دیا ہے کہ بھی آدم کی ذلت کے اس راز میں کسی کو اختلاف نہیں ہے، اور وہ اختلاف، اختلاف اور صرف اختلاف ہے۔

دسوال اور گیارہوال سبق

## والدین کے حقوق

| صفحہ نمبر | مضمون                                              | ردیف |
|-----------|----------------------------------------------------|------|
| 74        | والدین کے ساتھ نیک سلوک رکھنا واجب ہے۔             | ۱    |
| 76        | معصومین کے کلام کی روشنی میں حقوقِ والدین۔         | ۲    |
| 79        | اویس قرآنی کا سبق آموز کردار                       | ۳    |
| 80        | باپ کا احترام، امام زمانہ کا فرمان                 | ۴    |
| 81        | والدین کے لئے اولاد کا فریضہ                       | ۵    |
| 82        | والدین کو مرنے کے بعد یاد رکھنا چاہیے۔             | ۶    |
| 83        | والدین سے نیک سلوک کرنے کا انجام                   | ۷    |
|           | خدا کا حکم مانیں یا والدین کی خواہش کی تکمیل کریں؟ | ۸    |
| 86        |                                                    |      |

۸۔ فرقہ بندی، خدا کا ایک عذاب ہے:

قرآن مجید ایسے لوگوں کو مختلف قسم کے عذابوں سے ڈراتا ہے، جو خدائی قوانین سے روگردانی کرتے ہیں، ان مختلف عذابوں میں سے ایک ”فرقہ بندی“ ہے۔ ارشاد ہوتا ہے:

قُلْ هُوَ الْقَادِرُ عَلَىٰ أَنْ يَعْلَمَ عَلَيْكُمْ عَذَابًا مِّنْ فَوْقَكُمْ أَوْ  
مِّنْ تَحْتِ أَرْجُلِكُمْ أَوْ يَلْبِسَكُمْ شَيْعًا وَ يُذِيقَ بَعْضَكُمْ  
بَأَسَّ بَعْضٍ اُنْظُرْ كَيْفَ نُصَرِّفُ الْآلَيْتَ لَعَلَّهُمْ يَفْقَهُوْنَ.

”اے رسول! تم کہہ دو وہی (خدا) اس پر اچھی طرح قادر ہے کہ تم پر تمہارے سر کے اوپر سے عذاب نازل کرے یا تمہارے پاؤں کے نیچے سے، یا تمہیں مختلف فرقوں میں تقسیم کر دے، اور تم میں سے بعض کو بعض کے عذاب کا مزہ چکھا دے، ذرا دیکھو کہ ہم کس طرح اپنی آیات کو تبدیل کر کے بیان کرتے ہیں تا کہ یہ لوگ سمجھ جائیں۔“

(سورہ انعام۔ آیت ۶۵)

جی ہاں! جس طرح ارضی اور سماوی مصیبتیں اور بلاائیں گناہ گارقوں کو نیست نابود کر دیتی ہیں، اسی طرح فرقہ بندی بھی معاشروں کی سرداری اور سعادت و خوش بختی کو تہس نہیں کر دیتی ہے۔

ہمیں امید ہے کہ مسلمانانِ عالم باہمی اتحاد اور اتفاق کر کے ایک امت بن جائیں گے اور خداوند کریم و رحیم کے فضل و کرم سے اپنی عظمت رفتہ کو پالیں گے، مثل مشہو ہے:

آرے بہ اتفاق، جہاں میں توان گرفت  
”جی ہاں! اتفاق کی بدولت، کائنات کو سخر کیا جاسکتا ہے۔“

## والدین کے حقوق

۱۔ والدین کے ساتھ نیک سلوک رکھنا واجب ہے:

جو حقوق انسان پر واجب ہیں ان میں سے ایک والدین کے ساتھ نیک سلوک رکھنا بھی واجب ہے۔ خواہ وہ زندہ ہوں یا مر چکے ہوں، اچھے ہوں یا بے، والدین احترام اور ان کی شرعی ضروریات کا پورا کرنا اس قدر اہمیت کا حامل ہے کہ خدا نے قرآن میں چھ مقامات پر اس کا ذکر کیا ہے حتیٰ کہ بعض مقامات پر تو اللہ تعالیٰ نے اپنی عبادت بعد والدین کے ساتھ نیکی کرنے کا حکم دیا ہے، نمونہ کے طور پر قرآن مجید کی مندرجہ فہرست آیتیں ملاحظہ فرمائیں:

۱۔ وَقَضَى رَبُّكَ أَلَا تَعْبُدُوا إِلَّا إِيَّاهُ وَبِالْوَالِدَيْنِ إِحْسَانًا.

(سورہ بنی اسرائیل۔ آیت ۲۳)

”اور تیرے پروردگار نے قطعی فیصلہ کر دیا ہے کہ اس کے سوا کسی کی عبادت نہ کرو اور والدین کے ساتھ نیکی کرو۔“

پھر ان کے ساتھ نیکی کی وضاحت کرتے ہوئے فرمایا ہے:

۲۔ إِمَّا يَلْعَلُغَنَّ عِنْدَكَ الْكِبَرَ أَحَدُهُمَا أَوْ كِلُّهُمَا فَلَا تَقْلُ لَهُمَا

(سورہ بنی اسرائیل۔ آیت ۲۳) اُفٍ۔

۱۔ اہل بادیا یا واؤں تہاری زندگی ہی میں بوڑھے  
ہے تاہم اہل بادی تازاری سے تھک کر اُنہیں اُف تک نہ

۲۔ اہل بادیا (سورہ بنی اسرائیل۔ آیت ۲۳)

۳۔ اہل بادیا (اور نہ تباہ)

۴۔ اہل بادیا کریں ما (سورہ بنی اسرائیل۔ آیت ۲۳)

۵۔ اہل بادیا کی باتیں کرو۔

۶۔ اہل بادیا جنائح الذل میں الرحمۃ۔

۷۔ اہل بادیا سامنے خاکساری سے شانے جھکائے رکھو۔

(سورہ بنی اسرائیل۔ آیت ۲۳)

۸۔ فَلَمْ يَرْبُّ أَدْحَمْهُمَا كَمَا رَبَّيْنَيْنِ صَغِيرًا۔

۹۔ اہل بادیا کے حق میں دعا کرو اور کہو بار الہا ان دونوں پر حرم فرماء، جس

۱۰۔ ان کا انہوں نے بچپن میں میری تربیت کی ہے۔

(سورہ بنی اسرائیل۔ آیت ۲۳)

اب بہ کہ ہم والدین کے ساتھ نیک سلوک کی اہمیت سے واقف ہو چکے ہیں تو

ماں بتا ہے کہ خدا کی ان دونعمتوں کو اچھی طرح پہچانیں تاکہ ہم ان کی بہتر خدمت

۱۱۔ ای طرح کمر بستہ ہو کر صحیح معنوں میں اپنے فریضے کو ادا کر سکیں، اس بارے میں

۱۲۔ ایں العابدین ﷺ کے ارشادات ہمارے لئے مشعل را ہیں۔

۱۳۔ تہاری ماں کا تم پر یہ حق ہے کہ تمہیں معلوم ہونا چاہیے کہ اس نے تمہیں ایسی

جگہ رکھا اور تمہیں اپنے ساتھ اٹھائے پھر تی رہی جہاں پر کوئی دوسرا کسی کو نہیں اٹھاتا۔ اُس نے تمہیں اپنے دل کے میوے سے ایسی چیز کھلانی ہے جو کوئی کسی کو نہیں کھلاتا، اُس نے اپنے ہاتھ، پاؤں، آنکھ، کان، حتیٰ کہ اپنے بدن کی جلد اور تمام اعضا کے ساتھ بڑی خوشی اور خندہ پیشانی کے ساتھ تمہاری نگہداشت کی، اور اپنے حمل کے دوران تمام ناخوشگوار باتوں، درد و غم، رنج والم اور سختیوں کو برداشت کیا، یہاں تک کہ قدرت خدا نے تھے اُس سے جدا کر کے دنیا میں بھیج دیا۔

آگاہ ہو جاؤ کہ تمہارے باپ کا تم پر یہ حق ہے کہ وہ تمہاری اصل اور جڑ ہے، اور تم اُس کی شاخ ہو۔ اگر وہ نہ ہوتا تو تم بھی نہ ہوتے، تم اپنے اندر جو نعمتیں دیکھ رہے ہو وہ سب اُس کے وجود کی برکت سے ہیں۔ لہذا خدا کا شکر ادا کرتے ہوئے اپنے باپ کا شکریہ بھی ادا کرو اور اُس کی عزت و تکریم بھی کرو۔

(تحف العقول، ص ۱۸۹، رسالتہ الحقوق، امام سجاد)

اس جملے میں حضرت امام زین العابدین علیہ السلام نے والدین کی اہمیت اور ان کی فوائد و قیمت کو بیان فرمایا ہے۔ اور ساتھ ہی ہمیں ان کی قدردانی اور ان کا شکریہ ادا کرنے کا دیا ہے۔

علاوه ازیں ہمیں باور کرایا ہے کہ اگر ہم اپنی ساری زندگی ان کی خدمت کر رہیں پھر بھی ہم ان کی خدمات کے ہزاروں حصے کا بدلہ بھی نہیں چکاسکتے۔

### ۳۔ معصومینؐ کے کلام کی روشنی میں حقوقِ والدین:

ہم ایک بار پھر معصومین علیہم السلام کے ارشادات کو پیش کرتے ہیں تا کہ اس اہم فریضے

”ول خدا علیہم السلام نے فرمایا:

”تم واپس چلے جاؤ، پہلے ماں باپ کو راضی کرو پھر ہمارے پاس آؤ۔“

یہ کراؤ نے آپ کے فرمان پر عمل کیا۔ (متدرک الوسائل، ج ۲، ص ۲۷۲)

رسول خدا ﷺ فرماتے ہیں:

رضی الرب فی رضی والدین و سخط الرب فی سخط والدین۔

”رب کی رضا، والدین کی رضا مندی میں ہے اور خالق کی ناراضگی والدین کی ناراضگی میں ہے۔“ (متدرک الوسائل، ج ۲، ص ۲۷۲)

رسول خدا ﷺ سے مروی ہے کہ:

حضرت موسی عليه السلام نے اللہ تعالیٰ سے اپنے ایک شہید دوست کے انعام کا سوال کیا تو خدا نے فرمایا کہ وہ جہنم میں ہے۔

انہوں نے عرض کیا کہ کیا تو نے شہدا سے بہشت کا وعدہ نہیں فرمایا؟

ندا آئی: ”کیوں نہیں! لیکن وہ اپنے والدین کو ہمیشہ ستایا کرتا تھا، اور میں والدین کی نافرمانی سے کوئی بھی عمل قبول نہیں کرتا۔“

(متدرک الوسائل، ج ۲، ص ۲۳۰)

حضرت امام محمد باقر علیہ السلام فرماتے ہیں:

ان العبد ليكون باراً لوالديه في حياتهما ثم يموتان فلا يقضى عنهمما الدين ولا يستغفر لهم فيكتبه الله عاقاً.

بعض اوقات ایسا ہوتا ہے کہ کوئی بندہ، اپنے والدین کی زندگی میں اُن کے ساتھ نیکی کرتا ہے، لیکن جب وہ صرچا تے ہیں تو وہ نہ اُن کے قریبے ادا کرتا ہے اور نہ ہی خدا سے اُن کے گناہوں کی بخشش طلب

۱۱۱۔ آئی صورت میں خدا اُسے والدین کا نافرمان لکھ دیتا  
(اصول کافی، ج ۲، ص ۲۳۰)

## ۱۱۱۔ ایں قریب کا سبق آموز کردار:

۱۱۲۔ ایں قریب رسالت ملک علیہ السلام کے ایک سچے عاشق اور حقیقی پیروکار ہے، اُنہوں نے اپنا اور اس سے وہ اپنا اور اپنی والدہ کا خرچ چلاتے تھے، وہ اپنے زیارت لے باوجود آنحضرت ملک علیہ السلام کی زیارت سے شرف یا بُنیہ نہیں ہو پائے تھے۔  
۱۱۳۔ ایں دن انہوں نے اپنی والدہ سے حضورؐ کی زیارت کی اجازت مانگی، تاکہ مدینہ میں کام کر سکے۔ اُنہوں نے آپ کی زیارت ملک علیہ السلام کی زیارت کا شرف حاصل کر سکیں۔ لیکن وہ اس شرط پر اجازت مانگی کہ مدینہ میں آدھے دن سے زیادہ نہیں ٹھہریں گے۔

۱۱۴۔ نزرت ایں قریب نے مدینے کا سفر اختیار کیا اور بڑے شوق اور بے پناہ ساتھ سفر طے کر کے حضور پاک ملک علیہ السلام کے درِ دولت پر حاضری دی۔ اُن کا دل میں والدین کی نافرمانی سے کوئی بھی عمل قبول نہیں کرتا۔  
۱۱۵۔ بیدار کے لئے توبہ رہا تھا اور اشک شوق آنکھوں سے روایت تھے، لیکن انہیں سارے عالم ملک علیہ السلام تو مدینہ میں تشریف فرمائیں ہیں، اور کہیں سفر پر گئے ہیں، اُن کے ہونے وعدے کے پیش نظر صرف آدھے دن تک آنحضرت ملک علیہ السلام کا مسائل لئے بغیر مدینہ سے واپس چلے گئے۔

۱۱۶۔ ب حضور پاک ملک علیہ السلام مدینہ تشریف لے آئے اور اپنے گھر پہنچے تو آپ کو آئی آنے کی خبر دی گئی، حضور ملک علیہ السلام نے فرمایا: ”اویں قریب ہمارے گھر میں نور

۱۰۷) اپنے فوراً ہی خیال آیا کہ یہ تو وہی عظیم الشان شخصیت ہیں، جن کے شوق  
کی وجہ سے تھے۔

لذ آنہا ب علیہ السلام کی سفارش کو اپنے ذہن میں محفوظ کر لیا اور والد کی خدمت  
(منتہی الامال، ج ۳، ص ۳۲۸)

والآن کے لئے اولاد کا فریضہ:

بمیں والدین کے لئے اولاد کے شرعی فریضے کی طرف اشارہ کریں گے، بہتر  
میں والدین کی ضروریات کو پورا کرے، زندگی کی مشکلات میں اُن کا ہاتھ  
بآنہیں کوئی چیز دینا چاہے تو اُن کے ہاتھ کے اوپر اپنا ہاتھ نہ لے جائے، اُن  
ماں بیٹھتے وقت اُن کا سہارا نہ لے۔

مذکور ہے کہ حضرت امام زین العابدین علیہ السلام نے ایک شخص کو دیکھا جو کہ اپنے  
ماتھر بٹک لگائے بیٹھا تھا، امام نے اُس کی اس گستاخی کی وجہ سے مرتے دم تک  
(اصول کافی، ج ۲، ص ۲۶۱)

اولاد کیلئے مناسب نہیں ہے کہ وہ تند مزاجی اور درشت لمحے کے ساتھ والدین  
بسا تھے بات کرے یا ان کے سامنے تیوری چڑھا کر آئے کہ اس طرح سے وہ آزر دہ  
ماں ہو جائیں، اور پچھی آواز میں ان سے بات نہ کریں، ان سے ناراضگی کا اظہار یا ان  
میں قتم کا اعتراض نہ کرے، کھانا کھانے میں ان سے پہل نہ کرے، کھانا کھانے کے  
بڑوں ہی دستہ خوان کو اکٹھا کرے، انہیں ان کے نام سے نہ پکارے بلکہ بڑے ادب  
اورا نترا م کے ساتھ آواز دے، تعظیم اور ادب کے ساتھ ان سے گفتگو کرے، ان کے  
وں میں دعائے خیر کرے۔ ان کی زحمتوں اور تکلیفوں کا شکریہ ادا کرے اور قدر کرے،

چھوڑ کئے ہیں۔

پھر حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا:

يغوجه روائعه الجنة من قبل القرن واتشو قاته اليك يا  
اويس القرني :  
(تشي الآمال - ج ١ ص ٣٣٩)

”دشیم بہشت قرن کی طرف سے آرہی ہے، اے اولیس فرنی!  
ہم تمہاری ملاقات کے کس قدر خواہ شمند ہیں۔“

۲- بیکار اخراج مازنگ کفران:

سید محمود موسوی بھنی المعروف سید محمود ہندی کا شمار اپنے زمانے کے زادہ لوگ میں ہوتا تھا، اور وہ حضرت امیر المؤمنین علیہ السلام کے حرم مقدس میں نماز پڑھایا کرتے۔ اُنہوں نے ایک عالم کی زبانی بیان کیا ہے کہ اُن کا ایک دوست تھا جو حمام میں کام کیا تھا، اُس نے ذکر کیا ہے کہ میرے والد نہایت ہی بوڑھے ہو چکے تھے، میں اُن کا بہت احترام کیا کرتا تھا اور اُن کا ہر کام پورا کیا کرتا تھا۔ سو ایک بدھ کی رات کے، کیونکہ اُس میں امام زمانہ (عجل اللہ فرجہ الشریف) کے شوقِ زیارت کے پیش نظر مسجد سہلمہ جایا کرتا تھا چنانچہ جب چالیس بدھ کی راتیں کمل ہو گئیں اور آخری رات کو میں آرزویں لے کر کیا تھا کہ یقیناً آجناہ کی زیارت ہوگی، اور جب میں واپس پلٹ رہا راستے میں ایک شخص نورانی صورت کو دیکھا جو گھوڑے پر سوار تھے، جب میرے نزد پہنچ تو میرے نام سے مجھے پکارا اور تین مرتبہ کہا: ”تم اپنے والد کا خاص خیال رکھا کر اُس کا احترام کیا کرو!“ یہ کہا اور میری نگاہوں سے غائب ہو گئے۔ میں نے لمبے بھر سوچا

اور کہے:

”بَارِ إِلَهًا! میں انہیں جزا دینے کی طاقت نہیں رکھتا، تو خود ہی اُن پر رحمت نازل فرماء۔“

## ۶۔ والدین کو مرنے کے بعد یاد رکھنا چاہیے:

والدین کی موت کے ساتھ اولاد کا فریضہ ختم نہیں ہوتا ہے۔ وہ ایک جگہ سے دوسری جگہ منتقل ہو جاتے ہیں، عالم بزرخ میں رہتے ہیں اور اولاد کی بنکی اُن کو مل جاتی ہے۔ لہذا اولاد کا فرض ہے کہ والدین کے جو فرائض اُن سے چھوٹ گئے ہیں وہ انہیں ادا کرے، اُن کے قرض چکائے تاکہ انہیں مشکلات سے چھکا را ملے، اس بارے میں رسول اکرم ﷺ سے دریافت کیا تو آنحضرت نے فرمایا:

”مرنے کے بعد ان کے لئے نماز پڑھے، اُن کے گناہوں کی بخشش کی دعا مانگے، اُن کے کئے ہوئے وعدے پورا کرے، اُن کے دوستوں کا احترام کرے اور اُن کے رشتہ داروں سے میل ملاقات رکھے۔“ (متندرک الوسائل، ج ۲، ص ۸۶)

آپ ﷺ کا ارشاد ہے:

سید الابرار یوم القيمة رجل بروالدیہ بعد موتهما .

(بحار الانوار، ج ۱۷، ص ۲۷)

”بروز قیامت نیک لوگوں کا سردار وہ شخص ہوگا جو والدین کے مرنے کے بعد بھی اُن کے ساتھ نیکی کرتا ہے۔“

## ۷۔ والدین سے نیک سلوک کرنے کا انجام:

”باں اس خدا پسندانہ فعل کے کچھ فوائد قلم بند کر رہے ہیں:

## ۸۔ ت میں پیغمبروں کے ساتھ ہم نشینی حاصل ہوگی:

حضرت موسیؑ نے خداوند عالم سے درخواست کی کہ انہیں بہشت میں ان اُن کا تعارف کرایا جائے، خداوند عالم نے انہیں ایک قصاص کا پتہ بتایا، حضرت اُن جوان کی دکان پر پہنچ گئے اور غروب آفتاب کے وقت اُس کے ہمراہ اُس کے لئے اُس نے کھانا تیار کیا پھر چھٹ سے لٹکی ہوئی ٹوکری کو نیچے اٹارا، اُس میں ایک اُن بڑھی فرتوں عورت بیٹھی ہوئی تھی، اُس نے اُسے اپنے ہاتھ سے کھانا کھلایا اور نایا سنوارا، پھر دستر خوان بچھا کر حضرت موسیؑ کے ساتھ کھانا کھانے میں مصروف

حضرت موسیؑ نے اُس سے بڑھیا کے بارے میں سوال کیا تو اُس نے اسی پر بھی میری والدہ ہے اور چونکہ میری مالی حالت کمزور ہے لہذا اُس کے لئے کوئی پاک نہیں رکھ سکتا اور خود ہی اُس کی خدمت پر کمر بستہ رہتا ہوں، حضرت موسیؑ نے اس سے پوچھا کہ اس بڑھیا نے تم سے کیا باقیں کیں؟ اُس نے کہا کہ میں جب بھی اُسے اماماً ملا جاتا اور اُسے سنوارتا ہوں تو وہ مجھے یہی دعا دیتی ہے کہ ”خدا تمہاری مغفرت کرنے، قیامت کے دن تمہیں حضرت موسیؑ کا ہم نشین بنائے۔“

یہ سن کر حضرت موسیؑ نے فرمایا: ”تمہیں خوشخبری ہو کہ اُس کی دعا تمہارے اے میں قبول ہو چکی ہے اور جبراہیل نے مجھے خبر دی ہے کہ تم بہشت میں میرے ہم نشین (پندرتاریخ، ج ۱، ص ۳۰)۔“

2۔ عمر میں اضافے کا موجب ہے:

حضرت امام محمد باقر علیہ السلام فرماتے ہیں:

البر و صدقة السرنیفیان الفقر ویزیدان فی العمر و  
یدفعان عن سبعین میتته سوء.

”نیکی کرنا (جن میں سے والدین کے ساتھ نیکی بھی شامل ہے) اور  
چھپا کر صدقہ دینا فقر و فاقہ کو دور کر دیتے ہیں اور ستر قسم کی بری موت  
سے بچاتے ہیں، اور اُس کے عکس والدین کے ساتھ بدسلوکی عمر کو کم  
کر دیتی ہے۔“ (بحار الانوار، ج ۱۷، ص ۸۰)

٦۔ تیزی آسان ہوگی:

حضرت امام جعفر صادق علیہ السلام فرماتے ہیں:

”رسول خدا علیہ السلام اور ائمہ طاہرین علیہما السلام کی رضا کا سبب ہے:  
وہ نہ اس بات کو پسند کرتا ہے کہ خداوند عالم اس پر موت کی سختی آسان  
ہے۔ پاپیہ کہ وہ اپنے ماں باپ کے رشتہ داروں کے ساتھ نیک سلوک کرے۔“  
(بحار الانوار، ج ۱۷، ص ۸۱)

٧۔ اپنی اولاد کی نیکی کا سبب ہے:

”مثل مشہور ہے کہ ”جیسی کرنی، ویسی بھرنی“ اور یہ ضرب المثل ہماری اس گفتگو پر  
بیساقاً آتی ہے، اولاد زیادہ تر اپنے والدین سے سیکھتی ہے، اگر وہ اپنے والدین کو ان  
ماں باپ کے ساتھ محبت اور اچھا سلوک کرتے دیکھتی ہے، تو وہ خود بھی اپنے والدین  
بانپریا سلوک کرتی ہے، اور اگر انہیں برا سلوک کرتے دیکھتی ہے تو وہ بھی ان سے برا  
عماو بن حیان کہتے ہیں کہ میں نے حضرت امام جعفر صادق علیہ السلام کی خدمت میں  
اٹا۔“

حضرت امام جعفر صادق علیہ السلام فرماتے ہیں:

بروا آبائکم یبر کم ابناؤ کم.

٨۔ ایسا ب ملتا ہے:

”ایسا ب ملتا ہے:

”اللَّهُمَّ إِنِّي لِي طَرْفَ مُحْبَتِ بَهْرَى نَگَاهُوں سے دیکھتی ہے تو  
میں ایک مقبول حج کا ثواب ملتا ہے۔“

٩۔ افرمایا:

”ایسے ب طرف مُحْبَتِ بَهْرَى نَگَاه سے دیکھنا عبادت ہے۔“

(بحار الانوار، ج ۱۷، ص ۸۰)

3۔ رسول خدا علیہ السلام اور ائمہ طاہرین علیہما السلام کی رضا کا سبب ہے:

”ایک دن رسول خدا کی رضائی (دو دھر شریک) بہن اُن کے پاس آئیں تو حضور  
نے اُن کے لئے اپنی عبا بچھا دی اور بڑی خندہ پیشانی کے ساتھ ان سے ملاقات کی۔ اتفاق

سے اُسی دن آپ کا رضائی بھائی بھی آگیا لیکن حضور نے بہن کی مانند اُس سے سلوک نہیں

کیا، کسی نے آپ سے اس بارے میں سوال کیا تو آپ نے فرمایا:

”چونکہ یہ رکی اپنے ماں باپ کے ساتھ بہت محبت کرتی ہے۔“

(أصول کافی، ج ۲، ص ۱۲۹)

”میرا بیٹا اسماعیل مجھ سے بہت محبت کرتا ہے،“ تو حضرت علیہ السلام نے فرمایا:

”میں اُسے پہلے بھی دوست رکھتا تھا، اب میری اُس سے محبت اور بڑھ گئی ہے۔“

(أصول کافی، ج ۲، ص ۱۲۹)

”میرا بیٹا اسماعیل مجھ سے بہت محبت کرتا ہے،“ تو حضرت علیہ السلام نے فرمایا:

”میں اُسے پہلے بھی دوست رکھتا تھا، اب میری اُس سے محبت اور بڑھ گئی ہے۔“

(أصول کافی، ج ۲، ص ۱۲۹)

”میرا بیٹا اسماعیل مجھ سے بہت محبت کرتا ہے،“ تو حضرت علیہ السلام نے فرمایا:

”میں اُسے پہلے بھی دوست رکھتا تھا، اب میری اُس سے محبت اور بڑھ گئی ہے۔“

(أصول کافی، ج ۲، ص ۱۲۹)

”تم اپنے والدین کے ساتھ نیکی کرو، تمہاری اولاد تمہارے ساتھ نیکی کرے گی۔“  
(بخار الانوار، ج ۱۷، ص ۶۵)

بارہواں سبق

## تواضع یا انکساری

| صفحہ نمبر | نمبر شمار | مضمون                                          |  |
|-----------|-----------|------------------------------------------------|--|
| 88        | ۱         | مقدمہ                                          |  |
| 88        | ۲         | تواضع کے بارے میں روایات                       |  |
| 90        | ۳         | تواضع کے آثار                                  |  |
| 92        | ۴         | تواضع کن لوگوں کے سامنے کرنی چاہیے؟            |  |
| 93        | ۵         | رسول اکرم ﷺ کی تواضع                           |  |
| 93        | ۶         | حضرت عیسیٰ ﷺ سے ایک سبق                        |  |
| 94        | ۷         | حضرت امام زین العابدین علیہ السلام کی انکساری۔ |  |
| 95        | ۸         | تواضع اپنانے سے متعلق چند نکات۔                |  |

۸۔ خدا کا حکم مانیں یا والدین کی خواہش کی تکمیل کریں:  
باوجود یہ کہ خداوند عالم نے ماں باپ کے ساتھ نیکی کرنے اور ان کی رضا مندی حاصل کرنے کی بڑی تاکید کی ہے، لیکن یہ بات بھی ضرور پیش نظر کھنی چاہیے کہ اسلام کا یہ حکم اس حد تک قابل عمل ہے جب تک والدین کی خواہشات خدا کے حکم سے متفاہنے ہوں، لیکن جس موقع پر ان کی خواہشات اسلام کے واجب احکام سے متفاہم ہوتی نظر آئیں تو پھر اسلام کے حکم کو فوقيت حاصل ہوگی۔ قرآن مجید اس بارے میں یوں ہماری رہنمائی کرتا ہے:

وَإِنْ جَاهَدُكُمْ عَلَى أَنْ تُشْرِكَ بِّيْ مَا لَيْسَ لَكُ بِهِ عِلْمٌ فَلَا تُطِعُهُمَا وَصَاحِبُهُمَا فِي الدُّنْيَا مَغْرُوفًا .

”اور اگر وہ دونوں اس بات کی کوشش کریں کہ تم جس کے بارے میں علم نہیں رکھتے اسے میرا شریک قرار دو تو ان کی بات نہ مانو، اور دنیا میں ان کے ساتھ نیک سلوک کرو۔“

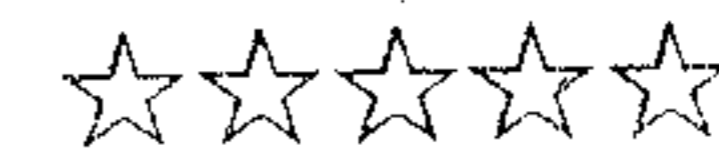
(سورہ لقمان۔ آیت ۱۵)

حضرت امیر المؤمنین علی علیہ السلام فرماتے ہیں:

لا طاعة لمخلوق في معصية الخالق .

”خالق کی نافرمانی میں مخلوق کی اطاعت نہیں کی جاسکتی۔“

(بخار الانوار، ج ۱۷، ص ۸۵)



## تواضع یا انکساری

### ۱۔ مقدمہ:

آپؐ ہی کا ارشاد ہے کہ:  
 من التواضع ان ترضی بالمجلس دون المجلس وان  
 تسلم علی من تلقی وان ترك المرأة وان كنت  
 محقاً وان لا تحب ان تحمد على التقویٰ .  
 ”تواضع ہی میں سے یہ بھی ہے کہ تم ایسی جگہ پر بیٹھنے پر راضی ہو جاؤ جو  
 تمہاری شان سے کم ہے، جس سے ملواس پر سلام کرو، خواہ تم حق پر ہی  
 ہو پھر بھی کچھ بحثی اور لڑائی جھگڑے کو ترک کرو اور اس بات کو پسند نہ  
 کرو کہ تمہارے تقویٰ کی تعریف کی جائے۔“

(أصول کافی، ج ۳، ص ۱۸۶)

حضرت امیر المؤمنین علی علیہ السلام فرماتے ہیں:  
 عليك بالتواضع فانه من اعظم العبادة .  
 ”تم پر تواضع کرنا واجب ہے، کیونکہ فروتنی بہت بڑی عبادت ہے۔“  
 (بحار الانوار، ج ۲۷، ص ۱۱۹)

ایک دن رسالت مأب طیعی اللہ نے اپنے اصحاب سے فرمایا:  
 ”میں تمہارے اندر عبادت کی شیرینی کیوں نہیں دیکھ رہا ہوں؟“  
 انہوں نے عرض کیا: ”حضور! عبادت کی شیرینی کیا ہوتی ہے؟“  
 فرمایا: ”تواضع“۔ (جامع السعادات، ج ۱، ص ۳۵۵)

### ۲۔ تواضع کے بارے میں روایات:

حضرت امام رضا علیہ السلام فرماتے ہیں:  
 ان من التواضع ان يجلس الرجل دون شرفه .  
 ”تواضع میں سے یہ بات ہے کہ انسان ایسی جگہ پر بیٹھنے جو اس کے  
 مقام و منزلت سے کم ہو۔“ (أصول کافی، ج ۳، ص ۱۸۷، ترجمہ مصطفوی)

### ۳۔ تواضع کے آثار:

بہت سے اچھے اور نیک کام ایسے ہیں جن کے اخروی اور بہشت کے علاوہ دنیاوی برکتیں اور دوسرے فوائد بھی ہیں جیسا کہ کچھ گناہ ایسے ہوتے ہیں جو اخروی عذاب اور سزا کے علاوہ اس دنیا میں بھی جو مصیبت اور تباہی کا موجب ہوتے ہیں، چنانچہ حضرت امیر المؤمنین علی علیہ السلام دعائے کمیل کے اوائل میں انہی کی طرف اشارہ فرماتے ہیں:

اللَّهُمَّ اغْفِرْ لِي الذُّنُوبَ الَّتِي تَغْيِيرُ النَّعْمَ.

”خداوند! میرے وہ گناہ معاف کر دے جو تیری نعمتوں کو اُن پڑ کر دیتے ہیں۔“

اب ہم تواضع جیسی محظوظ صفت کے کچھ فوائد اور آثار کو بیان کرتے ہیں، اس امید کے ساتھ کہ اللہ تعالیٰ ہمیں بھی تواضع کرنے والوں میں قرار دے۔

1۔ تواضع، انسان کی سر بلندی کا سبب ہے۔

چنانچہ رسول اکرم ﷺ فرماتے ہیں:

ان التواضع لا يزيد العبد إلا رفعه فتواضعوا  
رحمكم الله . (وسائل الشیعہ، ج ۱۱، ص ۲۱۵)

”تواضع انسان کی سر بلندی کے علاوہ کسی چیز میں اضافہ نہیں کرتی، لہذا تم تواضع کیا کرو، خدا تم پر رحمت نازل کرے۔“

حافظ شیرازی فرماتے ہیں:

در کوئے عشق شوکت شاہی نہی خرد  
اقرار بندگی کن و اظهار چاکری  
”عشق کے کوچہ و بازار میں شاہانہ ٹھانٹھ باث کا کوئی خریدار  
نہیں ہے، لہذا (اگر عشق کا سودا کرنا ہے تو) بندگی، غلامی اور  
نوکری چاکری کا اقرار و اظهار کرنا پڑے گا۔“

حضرت امام جعفر صادق علیہ السلام سے روایت نقل کی گئی ہے کہ:

ان فی السمااء ملکین موکلین بالعناد فمن تواضع  
الله رفعاه ومن تکبر وضعاه .

”آسمان میں خدا کی طرف سے بندوں پر دو فرشتے مقرر ہیں، اگر کوئی شخص خدا کے لئے تواضع اور انکساری کرتا ہے، تو وہ اُسے بلند کر دیتے ہیں اور اگر کوئی شخص تکبر کرتا ہے تو وہ اُسے پست کر دیتے ہیں۔“

(وسائل الشیعہ، ج ۱۱، ص ۲۱۵)

2۔ تواضع ترقی کا زینہ ہے۔

حضرت امیر المؤمنین علی علیہ السلام فرماتے ہیں:

التواضع سلم الشرف .

”تواضع اور فروتنی عزت و شرف کی سیڑھی ہے۔“

(شرح غرر الحکم، ج ۱، ص ۲۶۳)

3۔ تواضع دوسرے کاموں کے منظم ہونے کا سبب ہے۔

حضرت امیرِ ہی کا ارشاد ہے:

بخفض الجناح تنتظم الامور۔

”تواضع کے سبب بہت سے امور منظم ہو جاتے ہیں“۔

(شرح غرالحکم، ج ۳، ص ۲۲۹)

4۔ تواضع دلوں میں محبت پیدا کرتی ہے۔

حضرت علی علی اللہ اکرم فرماتے ہیں:

ثمرة التواضع المحنة۔

”تواضع کا پھل محبت ہے“۔

5۔ تواضع کن لوگوں کے سامنے کرنی چاہیے:

اسلامی نقطہ نظر سے، تواضع صرف دینی بزرگوں، علمی شخصیتوں اور خدا کی ذات پر ایمان رکھنے والے افراد ہی کے لئے ہونی چاہیے، لیکن ذیلیں لوگوں، مستکبروں یا دولتمند کے سامنے ان کی قدرت، طاقت اور مال و دولت کی وجہ سے تواضع بہت ہی مذموم فعل ہے، اگر خدا کی خوشنودی اور رضا کے حصول سے ہٹ کر کسی اور مقصد کے لئے تواضع کی جائے گی تو وہ ”ذلت“ میں بدل جائے گی اور انسان کی حقارت اور اُس کی انسانی عظمت کی پستی کا موجب بن جائے گی۔

حضرت علی علی اللہ اکرم فرماتے ہیں:

## ۵۔ رسولِ اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کی تواضع:

خداوند عالم کے برگزیدہ لوگوں میں سے رسولِ خدا محمد مصطفیٰ صلی اللہ علیہ وسلم کی ذات و شخصیت اعلیٰ درجہ کی حامل تھی، اُس کے باوجود آپؐ کے اندر اعلیٰ درجے کی فروتنی اور انکساری پائی جاتی تھی۔

آپؐ تواضع کی بنا پر اپنی بھیڑ بکریوں کو خود ہی ان پانی، بیتے تھے، اپنے مقدس ہاتھوں سے ان کا دودھ دو ہتھے تھے، اپنے پھٹے پرانے لیڑوں اور بوقتوں کو خود ہی تاروں لگاتے تھے، اپنے نوکروں کے ساتھ بیٹھ کر کھانا کھاتے تھے، پہلی پینی میں اپنے نہ نثاروں کا ہاتھ بٹاتے تھے، بازار سے سودا سلف خرید کر اپنے گھر خود لے جاتے تھے، ہر امیر غریب اور چھوٹے بڑے شخص سے مصافحہ کرتے تھے، سلام کرنے میں پہل کرتے تھے اور تمام مومنین کی دعوت کو قبول فرماتے تھے۔ (بحار الانوار، ج ۴۷، ص ۲۰۸)

## ۶۔ حضرت عیسیٰ علیہ السلام سے ایک سبق:

ایک دن حضرت عیسیٰ علیہ السلام نے اپنے ساتھیوں سے فرمایا: ”تم سے میری ایک درخواست ہے۔ انہوں نے عرض کیا: ”اے روحِ خدا! حکم فرمائیں، ہم آپ کی خدمت میں حاضر ہیں“۔ فرمایا: ”آج میں چاہتا ہوں کہ تمہارے پاؤں دھلاوں“۔ یہ کہا اور اٹھ کھڑے ہوئے اور ان کے پاؤں دھلا دیئے۔ انہوں نے عرض

کیا؟ ”اے روحِ خدا! یہ کام تو ہمارے کرنے کا ہے، آپ نے ایسا کیوں کیا؟“

حضرت عیسیٰ علیہ السلام نے فرمایا:

”لوگوں کی خدمت کرنے میں عالم اس بات کا زیادہ حقدار ہوتا ہے، میں نے اس طرح سے تواضع کر کے تمہیں سبق دیا ہے کہ میرے بعد تم لوگوں کے درمیان تواضع سے کام لو۔“

پھر فرمایا:

”تواضع ہی کی وجہ سے حکمت اور دانائی کی عمارت استوار ہوتی ہے نہ کہ تکبیر کی وجہ سے، زراعت ہموار زمینوں میں نشوونما پاتی ہے نہ کہ پہاڑوں پر۔“

(أصول کافی، ج ۱، ص ۳۵، ترجمہ مصطفوی)

## ۷۔ حضرت امام زین العابدین علیہ السلام کی انساری:

حضرت امام محمد باقر علیہ السلام فرماتے ہیں:

”میرے والد (امام زین العابدین علیہ السلام) ایسے لوگوں کے ساتھ سفر کرتے تھے جو انہیں پہچانتے تھے، اور قافلہ والوں سے یہ عہد لیتے تھے کہ ”میں تمہاری ضروریات کو پورا کروں گا“۔

ایک سفر کے دوران آپ مسافروں کی خدمت میں سرگرم عمل تھے کہ ایک شخص نے آپ کو پہچان لیا اور قافلہ والوں سے کہا: ”تمہیں معلوم نہیں یہ کون ہیں؟ یہ تو علی ابن الحسین علیہ السلام (امام زین العابدین علیہ السلام) ہیں“۔

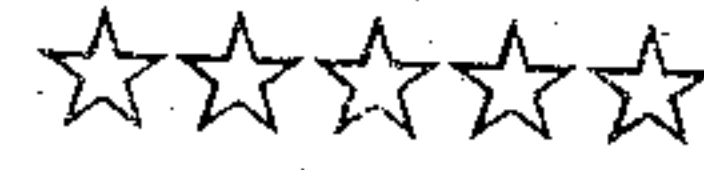
یہ سن کر سب لوگ آپ کے گرد جمع ہو گئے اور آپ کے ہاتھ پاؤں کو بوسے دینے لگے، اور عرض کرنے لگے: ”فرزندِ رسول! آیا آپ چاہتے ہیں کہ ہم جہنم میں چلے جائیں؟ اگر ہم آپ کی شان میں گستاخی کرتے تو بد بخت ہو جاتے، آخر آپ ایسا کیوں کر رہے ہیں؟“

امام نے جواب دیا: ”ایک مرتبہ میں نے واقف کا رلوگوں کے ساتھ سفر کیا، انہوں نے رسول خدا علیہ السلام کے احترام کی وجہ سے میرا بے حد احترام کیا، مجھے اس بات کا خوف تھا کہ تم لوگ بھی میرے ساتھ وہی سلوک کرو گے، اسی لئے میں نے ایک اجنبی کی صورت میں تمہارے ساتھ سفر کو اختیار کیا۔“ (سفیہۃ البخار، ج ۱، ص ۳۸۲)

## ۸۔ تواضع اپنانے سے متعلق چند نکات:

- ۱۔ ہم سلام کرنے میں دوسروں سے پہل کریں اور کسی سے سلام کی امید نہ رکھیں۔
- ۲۔ مجلس میں جہاں جگہ خالی ہو وہیں بیٹھ جائیں۔
- ۳۔ دوسرے لوگوں پر حکم نہ چلا کیں یا انہیں کسی کام کا حکم نہ دیں۔
- ۴۔ اپنے ذاتی کاموں کو خود انجام دیں۔
- ۵۔ اپنے ماتحت لوگوں کو اپنا معاون سمجھیں۔
- ۶۔ بحث و مباحثہ اور لڑائی جھگڑے سے دور رہیں۔
- ۷۔ خدا ہی کے لئے کام کریں اور لوگوں سے داد و تحسین وصول کرنے کی امید نہ رکھیں۔

- 8۔ خود کو قیمتی اور فا نگہ لباس پہننے کا پسند نہ بھائیں۔
- 9۔ سفر کے دوران اپنے ہم سفر لوگوں کی خدمت کریں۔
- 10۔ حق اور حق کے قانون کی اطاعت کریں۔
- 11۔ بزرگوں کی زندگی کا مطالعہ کریں اور اُس سے سبق حاصل کریں۔



﴿ ختم شد ﴾

jabir.abbas@yahoo.com